

ڹٳڮٳڵٳڸۺؽڔڔ ڹٵڮڔٵڸۺؽڔڔ ڰڹۼڔؠٵڸڹڣۺؽڔ

#### الطبعة الأولى 1448هـ ٢٠٢١م

#### جُقوق الطَّبِع عَجِفُوطَلة

هذا الكتاب وقف لله تعالى، طبع على نفقة وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية وهو يوزع مجاناً ولا يجوز بيعه.



<u>@</u>

الدار الشامية - اسطنبول - تركيا شارع فوزي باشا - جادة أكدينيز - مقابل جامع بالي باشا بناء رقم - 26 مكتب رقم A26

تلفاكس: 00905347350856 – جوال: 00905347350856 ما alshamiya.tr@gmail.com







# Sylving Significant of the state of the stat

# و المالية الما

تَأليفُ

ٱلإمَامِجَمَالِ ٱلدِّيْنِ أَيْ ٱلفَرَجِ عَبْدِٱلتَّحْمِنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ مُحَدِ الْجَوْزِيِّ الْمَامِجَمَالِ الدِّيْنِ أَيْ الْمَامِجَةِ الْمَعْوَذِيِّ الْمَامِحَةِ الْمَعْوَذِيِّ اللَّمُ اللَّهُ وَالْمَامِ اللَّهُ وَالْمَامِةُ مَا اللَّهُ وَالْمَامِةُ مَا اللَّهُ وَالْمَامِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالِ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الل

الجحلد الثامن

﴿ يُوسُف ٨٢ - الإسْرَاء

جَّقِيْقُ وَتَعْلِيْقُ جَحْمُوعَةِ بَاحِثِيْنَ

الملتكرالعي لتي الترار كيتًا يتت

<u>ۏٚڒڒڎٳٳۮۊٳڂٷڶڵؿؠؖٷٚڒڮۣۺێٳٳٚڡؾؿ</u>

إدَارَةُ الشّؤُونِ الإِسْلَامِيَةِ بتمويل الإدارَة العامة للأوقاف دولكة قَطَر



﴿ وَسَثَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِىٓ أَفَلْنَا فِيهَ أَوَلِنَّا لَصَدِقُوك ﴿ اللَّ [يوسف: ٨٢].

قوُلُه تعَالى: ﴿ وَسَّكِ ٱلْعَرْيَةَ ﴾ المعْنَى: قُولُوا لأَبِيكُم: سَلْ أَهْلَ الْهَلَ الْهَلَ الْهَلَ الْهَلَ الْهَلَ الْهَا ﴾ ؛ أي: وأَهْلَ القريَةِ ﴿ وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَ أَفَلْنَا فِيهَا ﴾ ؛ أي: وأَهْلَ العِيرِ، وكَانَ قد صحِبَهُم قومٌ مِن الكَنْعانِيينَ.

قالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: ويجوزُ أن يكونَ المعْنَى: وسَلِ القرْيةَ والعِيرَ فإنَّها تعْقِلُ عنْك لأنَّك نبيٌ، والأنْبِياءُ قد تُخاطِبُهُم الأحْجارُ والبهَائِم، فعلَى هذَا تسْلَمُ الآيةُ مِن إضْارِ(١).

﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرُ أَفَصَ بَرُّ جَمِيلٌ عَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِينِ بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ( الوسف: ٨٣].

قوْلُه تعَالى: ﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ ﴾ في الكلامِ اخْتِصارٌ، والمعْنَى: فرَجَعُ وا إلى أبيهم فقَالُ واله ذلك، فقال هُم هذَا، وقد شرحْنَاهُ فِي أوَّل السُّورَةِ. واخْتَلَفُوا لأيِّ علَّةٍ قَالَ لهُم هذَا القوْلَ، على ثلاثةٍ أقْوَالِ:

أحدُها: أنَّه ظَنَّ أنَّ الَّذي تخلَّف منْهُم، إنَّما تخلَّف حِيلةً ومكْرًا لِيصدَّقَهُم، قالَه وهْبُ بْنُ منبِّهِ.

<sup>(</sup>١) ذكر قولَ ابن الأنباري الواحديُّ في التفسير البسيط (١٢/ ٢٠٩).



والشَّاني: أنَّ المعْنَى: ﴿ سَوَلَتُ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ ﴾ أنَّ خُروجَكُم بأخِيكُم يجلِبُ نفْعًا، فجرَّ ضررًا، قالَهُ ابْنُ الأنْبَارِيِّ (۱).

والثَّالث: ﴿ سَوَّلَتَ لَكُمْ ﴾ أنَّه سرقَ، ومَا سرَقَ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِ بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ يعْنِي: يُوسفَ وبنْيَامِينَ وأَخَاهُمَا المقِيمَ بمصرَ. وقالَ مُقاتِلٌ: أقامَ بمِصْرَ يهُوذا وشمْعُونَ، فأرَاد بقوْلهِ: ﴿ أَن يَأْتِينِ بِهِمْ ﴾ يعْنِي: الأرْبعةَ (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿إِنَّهُ هُوَالْعَلِيمُ ﴾؛ أي: بشدَّةِ حُزني، وقِيل: بمكَانِه، ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ وفِيل: بمكَانِهم،

﴿ وَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْـنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ ﴾؛ أي: أغرض عنْ ولَدِه أَنْ يُطِيلَ معَهُم الخطْبَ ( ) ، وانفردَ بحُزْنِه ، وهيَّج عليْه مَا جرَى ذِكْرَ يُوسفَ ﴿ وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰهُ مَا خَرَى ذِكْرَ يُوسفَ ﴿ وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰهُ وَسُفَ ﴿ وَقَالَ اللهُ عَلَىٰهُ وَسُفَ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسِ: يا طُولَ حُزنِ علَى يُوسفَ ( ) .

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٢٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٣) في (ج): الخطاب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم (٧/ ٢١٨٥) (٢١٨٨) عن الضحاك، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ يَكَأَسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ ، قال: يا حزنا على يوسف.

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: الأَسَفُ: أَشَّدُ الحَسْرَةِ (١). قَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبيرِ: لقد أُعْطِيت هَذِه الأُمَّةُ عَنْد المصيبةِ مَا لَم يُعطَ الأنْبِياءُ قَبْلَهُم، (يعني قولُه)(٢): ﴿إِنَّالِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦] ولَوْ أُعطِيها الأنْبياءُ لَأُعطِيها يَعْقوبُ؛ إذْ يقُول: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ ﴾ (٣).

فإنْ قِيل: هذَا لفظُ الشَّكوَى، فأيْنَ الصَّبْر؟.

فالجوَابُ مِن وجْهَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه شكا إلى اللهِ تعَالى، لَا مِنْهُ.

والثَّاني: أنَّه أرادَ بهِ الدُّعاءَ، فالمعْنَى: يا ربِّ ارْحَمْ أَسَفِي علَى يُوسُفَ.

وذكرَ ابْنُ الأنْساريِّ عن بعْنِ اللَّغويين أنَّه قالَ: نِداءُ يعْفُوبَ [١/٤١٣] الأسْفَ في اللَّفظِ، مِن المجازِ الَّذي يعْنِي بهِ غيْر المظهَرِ فِي اللَّفظ.

وتلْخِيصه: يا إله ي ارْحَم أَسَفِي (على يوسف)(1)، أو أنْت رَاءِ أَسَفِي، وهنذَا أَسَفِي، فنادَى الأسفَ فِي اللَّفظ، والمنادَى فِي المعْنَى سِوَاه؛ كما قال: ( يَحَمَّرَنَنَا ﴾، والمعْنَى: يا هؤلاءِ تنبَّهُ وا على حسرتِنا.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) زيادة من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره (٣/ ٢٢٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٢٦٦) (١٤٢٨)، والبيهقي في الشعب (٩٦٩١) من طريق سفيان العصفري به.

<sup>(</sup>٤) من الأصل فقط.



ق الَ: والحُونُ ونفُور النَّفس مِنَ المحرُوهِ والبَلاءِ لا عيْبَ فيهِ ولَا مأْتُم إذا لم ينْطِقِ اللِّسانُ بكلَامٍ مؤسِّمٍ ولم يشْكُ إلَّا إلى ربِّه، فلمَّا كانَ قولُه تعالى: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ ﴾ شكوى إلى ربِّه، كان غيرَ ملُوم (١٠).

وقد رُوي عن الحسَن رضي الله عنه أنَّ أخاهُ ماتَ، فجزَعَ الحسَنُ جزَعًا شدِيدًا، فعُوتِب في ذلِك، فقَال: ما وجدْتُ اللهَ تعَالى عابَ علَى يعْقُوبَ الحُرزنَ؛ حيْثُ قالَ: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ (٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾؛ أي: انقَلَبَتْ إلى حالِ البَياضِ. وهَل ذهَب بصرُهُ، أَمْ لَا؟ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه ذهَب [بصرُه](١)، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّاني: ضعُفَ بصَرُه لِبياضٍ تغشَّاهُ مِن كثرةِ البُّكاء، ذكرَهُ الماوردِيُّ (١٠).

وقالَ مُقاتِلٌ: لم يُبصرُ بعيْنَيْه سِتَّ سِنينَ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وقوْلُه: ﴿ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾؛ أي: مِنَ البُكاءِ (٥٠)، يُريد أنَّ عينيّهِ ابيضَّتَا؛ لِكثرة بُكائهِ، فلمَّا كانَ الحزْنُ سببًا للبكاء، سُمِّى البكاءُ حُزِنًا.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الخازن (٢/ ٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن مفلح في الآداب الشرعية (١/ ٤).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٣/ ٦٩).

<sup>(</sup>٥) تنوير المقباس (ص: ٢٠٢)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٢٧).

وقالَ ثابتُ البُنانُّ: دَخَل جِبريلُ عليه السلام على يُوسفَ، فقال: أيُّها الملِكُ الكريمُ على ربِّه، هل لكَ علْمٌ بِيعْقُوبَ؟ قالَ: نعَمْ! قالَ: ما فعَلَ؟ قالَ: ابيضَّتْ عيْنَاه، قالَ: ما بلَغ حزْنُه؟ قالَ: حزُن سبْعِين ثكْلَى، قالَ: فهَل له على ذليكَ مِن أَجْرِ؟ قالَ: أَجْرُ مائةِ شهيدٍ(۱).

وق الَ الحسنُ البصريُّ: ما ف ارَقَ يعْق وبَ الحوْنُ ثمانِينَ سنَةً، وما جفَّتُ عيْنُه، وما أحَدٌ يومئذِ أكْرم على اللهِ منْه حين ذهَبَ بصرُهُ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَهُو كَظِيمٌ ﴾ الكظيمُ بمعْنَى: الكاظِمُ وهوَ المُمْسِكُ عَلَى حُزْنه فَلَا يُظهِرُه، قالَه ابْنُ قُتيبةً ("). وقد شرحْنَا هذا عنْد قوْلِه: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظُ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

﴿ قَالُواْ تَالِلَهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ اللّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ مِنْ اللّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللهِ اللّهُ مَا أَنْ مُنْ أَنْ كَنْ فِرُونَ اللهِ اللّهُ وَمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَنْ كَنْفِرُونَ اللهِ اللّهُ وَمُ اللّهُ مَا أَنْ كَنْفِرُونَ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا أَنْ كَنْفِرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ كَنْفِرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ كَنْفِرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٢٣٠)، وذكره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٦٩– ٢٧٠) بنحوه، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٣٠) إلى ابن جريس، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الواحدي في التفسير الوسيط (۲/ ۲۲۷) قال: أخبرنا أبو بكر التميمي، أنا أبو الشيخ الحافظ، نا أبو يحيى الرازي، نا سهل بن عثمان، نا ابن إدريس، عن هشام، عن الحسن قال: ما فارق يعقوب الحزن ثهانين سنة وما جفت عينه، وما أحديومئذ أكرم على الله منه حين ذهب بصره.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٢١).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُاْ تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾.

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: معْناه: واللهِ، وجوَابُ هذا القَسمِ «لَا» المضمَرةُ الَّتِي تأويلُها: تَاللهِ لَا تفْتأ، فليَّا كانَ موضعُها معْلومًا خفَّف الكلامَ للسُقوطِها(۱) مِن ظاهرِه، كما تقُول العرَبُ: واللهِ أقصدك أبدًا، يعْنون: لَا أَقْصدُك (٢)، قالَ امْرُؤ القيْسِ [من الطويل]:

فَقُلْتُ: يَمِينُ اللهِ أَبْرَحُ قَاعِدًا وَلَوْ قَطَّعُوا رَأْسِي لَدَيْكِ وَأَوْصَالِي (٣) فَقُلْتُ: يَمِينُ اللهِ أَبْرَحُ.

وقالتِ الخنْسَاءُ [من المتقارب]:

فَأَقْسَمْتُ آسَى عَلَى هَالِكِ أَوْ أَسْأَلُ نَائِحَةً مَا لَمَا<sup>(1)</sup> أَوْادَتْ: لَا آسَى.

وقالَ الآخَرُ [من المنسرح]:

[٣١٤] لَمْ يَشْعُرِ النَّعْشُ مَا عَلَيْهِ مِن الْ عَرْفِ وَلَا الْحَامِلُونَ مَا حَمِلُوا

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف): بسقوطها.

<sup>(</sup>٢) الأضداد (ص: ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوانه (ص: ١٠٨)، ومعاني القرآن؛ للفراء (٢/ ٥٤٠)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ٢٢٥)، والأضداد (ص: ١٤٢)، والكتاب (٣/ ٥٠٤)، والصناعتين (ص: ١٣٨).

<sup>(</sup>٤) البيت في ديوانها (ص: ١٢٥)، وفيه:

فآليت آسي على هالك \*\*\* وأسأل باكية ما لها

وهو أيضًا لها في التفسير البسيط؛ للواحدي (١٢/ ٢١٨)، والتعازي؛ للمبرد (ص: ١٢١)، وأمالي المرتبضي (ص: ٤٨).

تَ اللهِ أَنْسَى مُصِيبَتِي أَبَدًا مَا أَسْمَعَتْنِي حَنِينَهَا الْإِبِلُ(') وقرأ أبوعِمْرانَ، وابْنُ مُحيصِنِ، وأبوحيْوَةَ: "قَالُوا بِاللهِ" بالباءِ('')، وكذلِك كُلُّ قسَم في القُرآنِ.

فأمَّا قَوْلُه: ﴿ تَفْتَوُا ﴾ فقالَ المفسِّرُون وأهْلُ اللُّغة: (معْنَى «تفتأ»)("): ترزَالُ، فمعْنَى الكلامِ: لَا تزال تذكر يُوسف، وأنْشدَ أبو عُبيدةً(1) [من الطويل]:

فَا فَتِنَاتُ خَيْلٌ تَثُوبُ وَتَدَّعِي وَيَلْحَتُ مِنْهَا لَاحِتٌ وَتَقَطَّعُ (٥) وَتَقَطَّعُ وَتَقَطَّعُ وَا وأنشد ابْنُ القاسِم [من الطويل]:

فَ عَالَ فَتِنَتْ مِنَا رِعَالٌ كَأَنَّهَا رِعَالُ الْقَطَاحَتَّى احْتَوَيْنَ بَنِي صَخْرِ (١) قُولُه تعَالى: ﴿ حَقَّ تَكُونَ حَرَضًا ﴾ فيه أرْبعة أقوالي: أحدُها: أنَّه الدَّنِفُ، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) البيتان لنُصَيْب بـن ربـاح يرثي عبـد العزيـز أو ابنه أبـا بكـر في الأغـاني (١/ ٣٤٦)، ومعجم البلـدان (٣/ ٢٤٠)، وحماسـة القـرشي (ص: ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليها.

<sup>(</sup>٣) في (ف): معناه.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٥) البيت لأوس بن حجر في ديوانه (ص: ٥٨)، ومجاز القرآن؛ لأبي عبيدة (١/ ٣١٦)، وغريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٢١)، والمسائل الحلبيات (ص: ٢٦٧).

<sup>(</sup>٦) البيت للأعرج، كما في التفسير البسيط؛ للواحدي (١٢/ ٢١٧).

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُقال: أَحْرَضَهُ الحِزْنُ؛ أي: أَذْنَفَهُ (١).

ق الَ أبو عُبيدةَ: الحرَضُ: الَّذِي قد أَذَابَهُ الحُرْنُ أَوِ الحُبُ، وهيَ في موضع مُحْرَضٍ (٢). وأنشدَ [من البسيط]:

إِنِّي امْرُوُّ لَجَّ بِي حُبُّ فَأَحْرَضَنِي حَتَّى بَلِيتُ وَحَتَّى شَفَّنِي السَّقَمُ (٣) أَي: أَذَابَنِي.

وقالَ الزَّجَّاج: الحرَضُ: الفاسِدُ في جسْمِه. والمعْنَى: حتَّى تكونَ مُدْنَفًا مَريضًا (١).

والثَّاني: أَنَّه الذَّاهِبُ العقْلِ، قالَهُ الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. وقال ابْنُ إسْحاقَ: الفَاسدُ العقْل (٥٠).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٣) البيت لعبد الله بن عمر بن عبد الله العرجي، كان ينزل بموضع قبل الطائف يقال له العرج فنسب إليه. وهو في ديوانه (ص: ٥)، والشعر والشعراء (ص: ٣٨١)، وتفسير الطبري (١٦/ ٢٢٢)، ومجاز القرآن (١/ ٣١٧)، والاشتقاق (ص: ٤٨)، والتفسير البسيط (٢٢/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٢٤) (١٩٦٩٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ١٩٦٥- ٢١٨٥) (١١٨٩٩) من طريق سلمة، عن ابن إسحاق قال: لما ذكر يعقوبُ يوسفَ قالوا يعني ولده الذين حضروه في ذلك الوقت، جهلًا وظلمًا: ﴿ تَأَلِلُهِ تَفُتُوا تَذْكُرُ بُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا ﴾؛ أي: تكون فاسدًا لا عقل لك.

قالَ الزَّجَّاجُ: وقد يكون الحرَضُ: الفاسِدُ في أخْلاقِه (١).

والثَّالِث: أَنَّه الفاسِدُ فِي جسْمِه وعقْلِه، يُقال: رجُلٌ حارِضٌ وحَرَضٌ، فَحارِضٌ، يُثنَّى؛ لأَنَّه مصدرٌ، فحارِضٌ، يُثنَّى؛ لأَنَّه مصدرٌ، قالَه الفرَّاءُ(۲).

والرَّابِع: أنَّه الهرَمُ، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ، وابْنُ زيْدٍ.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ ﴾ يعْنُون: المؤتَى.

فإنْ قيلَ: كَيْفَ حَلَفُوا عَلَى شَيْءٍ يجوزُ أَنْ يَتَغَيَّرَ؟.

فالجوابُ: أنَّ في الكلَام إضْمارًا، تقْدِيرُه: إنَّ هذَا فِي تقْدِيرِنا وظَنَّنَا.

قُولُه تَعَالى: ﴿إِنَّمَا أَشَكُواْ بَثِّي ﴾.

ق الَ ابْنُ قُتيبةَ: البَتُّ: أَشَدُّ الحُزنِ، سُمِّي بذلِك؛ لأنَّ صاحبَ الا يصْبِرُ عليْهِ حتَّى يبثَّ هُ<sup>(٢)</sup>.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَى اللَّهِ ﴾ المعْنَى: إنِّي لَا أَشْكُو إليْكُم، وذلِك لَمَّا عنَّفُوه بها تقَدَّم ذكْرُه.

وروى الحاكِم أبو عبد اللهِ في «صحيحِه» مِن حديثِ أنسِ بْنِ مالِكِ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٢٢).



عنْ رسُولِ اللهِ ﷺ، أنَّه قالَ (۱): «كانَ لِيعْقوبَ أَخْ مُؤاخِ [لَهُ] (۲)، فقَالَ له ذَاتَ يوْمٍ: يَا يعْقُوبُ! مَا الَّذِي أَذْهبَ بصرَكَ؟ ومَا الَّذِي قوَّسَ ظهْرَك؟.

قالَ: أمّا الّذي أذْهبَ بسَرِي؛ فالبُكاءُ علَى يُوسُف، وأمّا الّذي قَالَ: قَوَسَ ظهْرِي؛ فالْحُزْنُ على بنْيَامِينَ. فأتاهُ جِبْرِيلُ عليه السلام، فقالَ: يَا يَعْقُوبُ! إِنَّ اللهَ يُقْرِئُكَ السَّلامَ ويقُولُ لكَ، أمَا تَسْتَحِي أَنْ تَشْكُونِي إِلَى اللهَ عَبْرِي؟ فقال: ﴿ إِنَّمَا أَشَكُوا بَيْ وَحُزْنِ إِلَى اللهِ ﴾، فقالَ جِبْرِيلُ: اللهُ أعْلَمُ إلى غيري؟ فقال: ﴿ إِنَّمَا أَشَكُوا بَيْ وَحُرْنِ إِلَى اللهِ ﴾، فقالَ جِبْرِيلُ: اللهُ أعْلَمُ اللهَ يَعْدُوبُ اللهَ يَعْدُوبُ اللهَ يَعْدُوبُ اللهَ يَعْدُوبَ اللهَ عَلَى رَجِّ اللهَ اللهَ مَا تَرْحَمُ الشَّينَ الكَبِيرَ؟ أَذْهَبْتَ بَصَرِي، وقوَّ سُتَ ظهْرِي، فَارْدُدُ على رَجِّ الْمَاسُةُ فَسَمَّةُ قَبْلَ الْمَوْتِ، ثُمَّ الشَّيعَ الكَبِيرَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَتَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَتَى اللهُ ال

فكانَ يعْقُوبُ بعْدَ ذلِكَ إِذَا أَرَادَ الغَداءَ أَمَرَ مُنادِيًا فنَادَى: أَلَا مَنْ أَرَادَ الغَدَاءَ أَمَرَ مُنادِيًا فنادَى: الغَدَاءَ مِنَ المسَاكِينِ فَلْيَتَغَدَّ معَ يعْقُوبَ، وإذَا كانَ صائِبًا أَمَرَ مُنادِيًا فنادَى: مَنْ كانَ صَائِبًا فَلْيُفْطِرْ معَ يعْقُوبَ (٤٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٢) من (م).

<sup>(</sup>٣) في (ف): بها الذي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في الفرج بعد الشدة (٣٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٨٨)=

وق الَ وهْبُ بُن منبِّهِ: أَوْ حَسَى اللهُ تَعَ اللَ إِلَى يَعْقُوبَ عليه السلام: أَتَدْرِي لِمَ عَاقَبْتُكَ وحبسْتُ عنْكَ يُوسُف ثَهَانِين سنَةً؟ ق الَ: لأ، ق الَ: لأنك شويْتَ عناقًا، وق تَرْتَ ع لَى ج اركَ وأكلْتَ ولم تُطْعمْهُ (١).

وذكَر بعْضُهُم أنَّ السَّببَ في ذلِكَ أنَّ يعْقُوبَ ذبَحَ عِجْلَ بقرَةٍ بيْنَ يدَيْهَا، وهي تخُورُ، فلَم يرحمْهَا(٢).

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ صبَرَ يُوسفُ عنْ أبِيهِ بعْدَ أَنْ صارَ ملِكًا؟.

فقَدْ ذَكَرَ المُفَسِّرُونَ عَنْهُ ثَلَاثَةَ أَجُوبَةٍ:

أحدُها: أنَّه يجُوز أنْ يكُونَ ذلِك عنْ أمْرِ اللهِ تعَالى، وهوَ الأظْهَرُ.

والثَّانِ: لِئلَّا يظُنَّ الملِكُ بتعْجِيلِ اسْتِدْعائِه أَهْلَه، شِدَّةَ فاقتِهِم.

والثَّالث: أنَّ الحبَّ بعْد خُروجه مِنَ السِّجنِ أَنْ يدرِّجَ نفسْهُ إلى كَالِ السُّرور.

<sup>=(</sup>١١٩٠١)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٨٤)، والواحدي في الوسيط بسنده (٢/ ٦٢٨) نحوه مرفوعًا من حديث أنس، وقال ابن كثير في تفسير القرآن العظيم (٢/ ٤٨٧): حديث غريب، وفيه نكارة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٢٢٩)، والثعلبي في الكشف والبيان (۱٥/ ١٢٦) بسنده من أبي عمران عن أبي الخلد ووهب بن منبه، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٥٨) إلى عبد بن حميد وابن المنذر وأبي الشيخ، وانظر: التفسير الوسيط؛ للواحدي (٢/ ٢٦٩)، ومعالم التنزيل (٤/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٢٩) قال: إنَّ سبب ابتلاء يعقوب أنه كانت له بقرة، ولها عجل، فذبح عجلها بين يديها، وهي تخور، فلم يرحمها يعقوب، فأخذه الله به، وابتلاه بأعز ولده.



والصَّحِيع: أنَّ ذلِك كانَ عن أمْر اللهِ تعالى؛ لِيرفعَ درجةَ يعْقُوبَ بالصَّبر على البَلاء، وكان يُوسفُ يُلاقِي مِنَ الخُزْنِ لأجْلِ حُزْنِ أبِيه عظِيمًا، ولا يقْدِر على دفْع سبَيه.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فيه أرْبعةُ أقْوَالِ:

أحدُها: أعْلَمُ أنَّ رُؤيا بُوسفَ صَادقَةٌ وأنَّا سنَسْجدُ لَهُ، رَواه العوْفي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ(١).

والثَّاني: أعْلَمُ مِن سلَامةِ يُوسُفَ مَا لَا تعْلَمُون.

قَالَ ابْنُ السَّائبِ: وذلِك أنَّ ملِكَ الموْتِ عليه السَّلام أَتَاه، فقَالَ له يعْقُوبُ: هلْ قبضْتَ رُوحَ ابْنِي يُوسُفَ؟ قالَ: لَا(٢).

والثَّالث: أعْلَمُ مِن رحْمَةِ اللهِ وقُدْرتهِ مَا لَا تعْلَمُون، قالَهُ عطَاءٌ.

والرَّابع: (أنَّه لَّا)(٣) أخْبَرَهُ بنُوه بِسيرةِ العزِيزِ، طمِعَ أَنْ يكُونَ هوَ(١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٢٢٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٨٩) (١١٩٠٨) من طريق محمد بن سعد قال، حدثني أبي قال، حدثني عمي قال، حدثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس، في قوله: {وأعلم من الله ما لا تعلمون}، يقول: أعلم أن رؤيا يوسف صادقة، وأني سأسجد له.

<sup>(</sup>۲) تنويس المقباس (ص: ۲۰۲)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (۲/ ۱۲۹)، والتفسير البسيط (۲/ ۲۲۹)، وعنزاه السيوطي في الدر المنشور (۶/ ۲۰) إلى ابن أبي حاتم في تفسيره (۷/ ۲۱۸) (۲۱۸۹) عن النضر بن عبربي.

<sup>(</sup>٣) في (ج): إنَّما.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

يُوسُفَ، قالَه السُّدِّيُّ، قالَ: ولذلِك قالَ للهُم: ﴿ أَذْ هَبُواْ فَتَحَسَّسُوا ﴾ (١).

وق الَ وهْبُ بْنُ منبِّهِ: لَّا ق الَ له ملِكُ الموْتِ: مَا قبضَتُ رُوحَ يُوسُفَ؛ تَبَاشَر عنْدَ ذلِكَ، ثُمَّ أَصْبِحَ، فقَ الَ لِبنِيه: ﴿ أَذْ هَبُواْ فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَآخِيهِ ﴾ (٢).

قالَ أبو عُبيدةَ: «تَحسَّسُوا»؛ أي: تخبَّرُوا والْتَمِسُوا في المظانِّ (٣).

فإنْ قِيل: كَيْفَ قال: «مِنْ يُوسُفَ»، والغَالبُ أَنْ يُقالَ: تحسَّستُ [١٤]ب] عنْ كذَا؟.

فعنْه جَوَابَانِ -ذكرَهُما ابْنُ الأنْبارِيِّ (١)-:

أحدُهما: أنَّ المعْنَى: عن يُوسُف، ولكن نابَتْ عنْهَا [ «مِنْ »] (٥)، كمَا تَقُولُ العرَبُ: حدَّثَنِي فُلانٌ مِن فُلانٍ، يعْنُونَ: عنْهُ.

والشَّاني: أنَّ «مِنْ» أُوثرتْ للتَّبْعِيضِ، والمعْنَى: تحسَّسُوا خبرًا مِنْ أَخْبارِ يُوسُفَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٢٢٧)، والطبراني في المعجم الأوسط، كما في مجمع الزوائد؛ للهيثمي (٧/ ٤٥)، وقال الهيثمي: فيه محمد بن أحمد الباهلي وهو ضعيف. وذكره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٧٠)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٨٩) عن النضر بن عربي نحوه.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٢٤)، وفي (ج): ذكرهما الماوردي.

<sup>(</sup>٥) من (ج)، (ف)، و(م).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَأْيَنُسُواْ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ ﴾ فيهِ ثلَاثَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: مِن رحْمةِ اللهِ، قالَه ابْنُ عبَّاس، والضَّحَّاكُ.

والثَّاني: مِنْ(١) فَرَجِ اللهِ، قَالَهُ ابْنُ زَيْدٍ.

والثَّالث: مِن توسِعَةِ اللهِ، حكَاهُ ابْنُ القاسِم.

قالَ الأصْمعِيُّ: الرَّوحُ: الإسْتِراحةُ مِن غمِّ القلْبِ(٢).

وقى الَ أَهِلُ المعانِي: لا تَيْأَسُوا مِنَ الرَّوْحِ الَّذِي يِـأْتِي بِـهِ اللهِ ﴿ إِنَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ يَأْتِنَسُ مِن رَّوْجِ ٱللهَ إِلَّا ٱلْفَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾؛ لأنَّ المؤْمِـنَ يرجُــو اللهَ فِي الشَّــدائدِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَلَمَّادَخُلُواْعَلَيْهِ ﴾.

<sup>(</sup>١) في (ف): أن من.

<sup>(</sup>٢) ذكر قول الأصمعي الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٢٤)، وانظر: تهذيب اللغة (٥/ ١٣٩).

في الكلام محندُوفٌ، تقديرُه: فخَرَجُوا إلى مِصْرَ، فدَخلُوا على يُوسُف، فصَرَ فَذَخلُوا على يُوسُف، فصَرَ قَالُوا يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ ﴾ وكانُوا يُسمُّونَ ملِكَهُم بذلِك. ﴿ مَسَنَاوَأَهَلَنَا ٱلضَّرُ ﴾ يعْنُون: الفقْرَ والحاجَةَ.

﴿ وَجِنْنَا بِبِضَاعَةِ [ مُرْجَاةِ ](١) ﴾ وَفِي ماهيَّةِ تلك البِضاعَةِ سبْعَةُ أَقُوالٍ.

أحدُها: أنَّها كانَتْ درَاهِمَ، رَواه العوْفي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

والشَّاني: أنَّهَا كانَتْ متاعًا رَثَّا كالحَبْلِ والغِرَارةِ (")، رَواه ابْنُ أَبِي مُليكةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ ('').

والثَّالث: أنَّه (٥) كانَت أقِطًا قالَه الحسنُ.

والرَّابِع: كَانَتْ نِعَالًا وأُدُمًا، رَواه جُويبر عنِ الضَّحَّاكِ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) من (ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٣٦) (١٩٧٤٥)، عن العوفي عن ابن عبَّاس، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩١) (٢١٩٣) عن الضَّحاك عن ابن عبَّاس، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٣٣) إلى ابن جرير، وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) الغرارة: وعاءٌ من الخيش ونحوه يوضع فيه القمعُ ونحوه، وهو أُكبُر من الجوالـق. انظر: تهذيب اللغة (٣/ ٢٦٥١)، واللسان (٦/ ٣٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ٣٢٨)، الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٣٦)، وسعيد بن منصور في سننه (٥/ ٤٠٧) (١١٤١) عن ابن عيينة، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩١) (١١٩١٩) من طريق الحسن بين يحيي.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٣٥)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٢٨).

والخامِس: كانَتْ سُويقَ المقل(١١)، رُوي عن الضَّحَّاكِ أَيْضًا (٢).

والسَّادس: حبَّة الخضْرَاء وصُنوبر، قالَه أبو صَالِح.

والسَّابِع: كَانَتْ صُوفًا وشيئًا مِنْ سمْنِ، قَالَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ الحارث.

وفي المزْجَاةِ خْسةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها القَلِيلةُ.

رَوى العَوْفي عن ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: دَراهِمُ غيرُ طَائلَةٍ (٢)، وبهِ قالَ عُجاهِدٌ، وابْنُ إسْحاقَ، وابْنُ قُتيبةً (١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: تأويلُه فِي اللَّغة أنَّ التَّزجِيةَ: السَّيْءُ [القليلُ](\*) الَّذِي يُدَافَعُ بِهِ، يُقَال: فُلانٌ يُزَجِّي العيْشَ، أي: يدْفَعُ بالقَليلِ ويكْتَفِي بِهِ، يُدَافَعُ بِهِ، يُقَال: فُلانٌ يُزَجِّي العيْشَ، أي: يدْفَعُ بالقَليلِ ويكْتَفِي بِهِ، فالمعْنَى: جنْنَا ببضَاعة إنَّما يدافع (١) بها ويتقوّتُ (٧)، وليْسَتْ عما يُتَسَعُ بِهِ (٨)، قالَ الشَّاعر [من الكامل]:

<sup>(</sup>١) المقل: ثمر شجر الدوم يؤكل.

<sup>(</sup>٢) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٣٥ - ١٣٦) بدون نسبة، بلفظ: روي، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٥٧٦) إلى ابن النجار عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٣٦) (١٩٧٤٦).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٢٢).

<sup>(</sup>٥) من (م).

<sup>(</sup>٦) في (م): يدفع.

<sup>(</sup>٧) في (م): ونتقوَّت.

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٢٧)، ومن قوله: (ويكتفي)... إلى هنا ساقط من (ج).

الْوَاهِبُ الْمِائَةَ الْهِجَانَ وَعَبْدَهَا عُوذًا تُزَجِّي خَلْفَهَا أَطْفَالَهَا(١) أَلْوَاهِبُ الْمِائَةِ الْمُعَالَظُةُ الْمُعَالَّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِةُ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِّةُ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقُةُ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقُةُ الْمُعَالِقُلُقُلُقُولُ الْمُعَالِقُةُ الْمُعَالِقُةُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُلِقُلِقُولُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُةُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعِلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ

والثَّاني: أنَّهَا(٢) الرَّدِيئةُ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ(٣).

ق الَ أبو عُبيدةَ: إنَّ مَا قِيل للرَّدِيئة: مُزجاةً؛ لأنَّها مَرْدُودةٌ مَدْفُوعةٌ عَيْرُ مِقْبُولةٍ مَّ نَيْفِقُها، ق الَ: وهي مِن الإِزْجَاء، والإِزْجَاءُ عنْدَ العرَبِ: السَّوْقُ والدَّفْعُ('')، وأنْشدَ [من الطويل]:

لِيَبْكِ عَلَى مِلْحَانَ ضَيْفٌ مُدَفَّعٌ وَأَرْمَلَةٌ تُزْجِي مِنَ (٥) اللَّيْلِ أَرْمَلَا (١) أَيْ مَلَا أَرْمَلَا (١) أَي تَسُوقُه.

<sup>(</sup>۱) البيت لأعشى بني ثعلبة في ديوانه (ص: ٢٩)، وتفسير الطبري (١٦/ ٢٣٥)، وتفسير ابن عطية (٥/ ٢٦٥)، والكتاب لسيبويه (١/ ١٨٣)، والمقتضب (٤/ ١٦٣)، وبلا نسبة في معاني القرآن وإعرابه؛ للزجاج (٣/ ١٢٧)، والهجان من الإبل: البيض الكرام. العُوذ: جمع عائذ؛ وهي حديثة النَّتاج من الإبل والظباء والخيل. وفي (ف): أبطالها.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في التفسير (١٦/ ٢٣٥) (١٩٧٤٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٠٥١) (٢١٩١) (٢١٩٢٢) عن عكرمة عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٥) في (ج)، و(ف): مع.

<sup>(</sup>٦) البيت لحاتم الطائي في ديوانه (ص: ٢٨٢)، وتفسير الطبري (١٦/ ٢٣٥)، وتفسير ابن عطية (٥/ ٥٢٦)، ونسب معد (١/ ٢٥١)، قال: وملحان: هو ابن حارثة بن سعد الطائى، ابن عم حاتم الطائى.

والثَّالث: الكاسِدةُ، رَواه الضَّحَّاكُ أَيْضًا عن ابْن عبَّاس(١١).

والرَّابِع: الرَّثَّةُ؛ وهي المتَاع الخَلِتُ، رَواه ابْنُ أَبِي مُليكةَ عن ابْنِ [1/810] عبًاس(۲).

والخامس: النَّاقصَةُ، رَواه أبو حُصينِ عنْ عكْرِمَةَ (٣).

قَوْلُه تعَالى: ﴿ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ ﴾؛ أي: أمَّةُ لنا ولا تُنقِصُه لرداءةِ بضاعتِنا.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَتَصَدَّقَ عَلَيْنَا لَهُ فيهِ ثَلَاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: تصدَّقْ علينا بها بين سعْرِ الجيادِ والرَّدِيئةِ، قالَهُ سعِيدُ بْنُ جُبير، والسُّدِّيُ.

قالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: كان الَّذي سأَلُوه مِنَ المسامحةِ يُشبه التَّصدُّق، وليْسَ به.

والثَّاني: بردِّ أخِينًا، قالَه ابْنُ جُريج.

قالَ: وذلِك أنَّهم كانوا أنبياء، والأنبياءُ لا تحِلُّ لهم الصَّدقةُ(١).

والثَّالث: وتصدَّق عليْنَا بالزِّيادةِ على حقِّنا، قالَهُ ابْنُ عُيينَةَ.

(١) أخرجه الطبري في التفسير (١٦/ ٢٣٩) (١٩٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجيه عبيد البرزاق في تفسيره (٢/ ٢٢٣) (١٣٤٠)، والطبيري في تفسيره (١٦/ ٢٣٦) (١٩٧٤٤)، وابسن أبي حاتبم في تفسيره (٧/ ٢١٩١) (٢١٩١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطيري في تفسيره (١٦/ ٢٣٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩١) (٢١٩٢٤).

<sup>(</sup>٤) ذكر قول ابن الأنباري الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٠).

وذهبَ إلى أنَّ الصَّدقةَ قد كانَتْ تَحِلُّ للأنبياء قبْلَ نبيِّنَا [محمَّد](١) ﷺ، حكاه [عنه](٢) أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ، وأبو الحسَنِ الماوردِيُّ(٢)، وأبو يعْلى ابْنُ الفرَّاء.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴾؛ أي: بالثَّوابِ.

قَالَ الضَّحَّاكُ: لم يقُولوا: إنَّ اللهَ يَجْزِيك إنْ تصدقْتَ عليْنَا؛ لأنَّهم لم يعْلَمُوا أنَّه مُؤمِنٌ (٤).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ هَلْ عَلِمْتُمْ مَّافَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾.

فِي سبَبِ قُوْلِه هُم هذَا ثَلَاثُهُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه أخْرَج إليْهِم نُسخةَ الكِتابِ الَّذي كتَبُوه على أنْفُسِهم بِبيْعِه مِن مالِكِ بْنِ ذَعْرٍ، وفي آخرِ الكتابِ: «وكتَب يهُوذَا».

فلمَّا قرَؤُوا الكتَابَ اعْترَفُوا بصحَّتِه، وقالُوا: هذَا كتابٌ كتبْنَاهُ على أَنْفُسِنا عنْدَ بيْعِ عبْدِ كَانَ لنَا. فقَالَ يُوسف عنْدَ ذلِك: إنَّكُم تستَحقُون العُقوبة، وأَمَرَ بهِم لِيُقتَلُوا، فقالُوا: إنْ كنْتَ فاعِلًا، فاذْهَب بأمْتِعتِنَا إلى يعْقُوب، ثُمَّ أَقْبَل يهُوذَا على بعْضِ إخْوَتِه، فقالَ: قد كَانَ أَبُونَا مُتَّصِلَ يعْقُوب، ثُمَّ أَقْبَل يهُوذَا على بعْضِ إخْوَتِه، فقالَ: قد كَانَ أَبُونَا مُتَّصِلَ الحُونِ لِفقْدِ واحِدٍ مِن ولدِه فكيْف به إذا أُخْرِ بِهلاكِنا أَجْعِين؟ فرَقً الحُونِ لِفقْدِ واحِدٍ مِن ولدِه فكيْف به إذا أُخْرِ بِهلاكِنا أَجْعِين؟ فرَقً

<sup>(</sup>١) من (ج).

<sup>(</sup>٢) من (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ٧٣).

<sup>(</sup>٤) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٣٦).

يُوسفُ عليه السلام عند ذلِك وكشَف للهُم أَمْرَهُ، وقالَ للهُم هذَا القوْلَ، رَواه أبو صالِح عن إبْنِ عبَّاسٍ.

الشَّاني: أنَّهُم لَّا قالُوا: ﴿ مَسَنَاوَأَهْلَنَا ٱلظَّرُ ﴾ أدركتْهُ الرَّحَمَةُ، فقَالَ للمُم

والثَّالَث: أنَّ يعْقُوبَ كتَبَ إليْهِ كتابًا: إنْ ردَدْتَ ولَدِي، وإلَّا دعوْتُ عليْكَ دعْوَةً تُدْرك السَّابِعَ مِن ولَدِكَ، فبَكَى، وقالَ للمُم هذَا.

### وفِي «هَل» قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّها اسْتفهَامٌ لِتعظيم القِصَّةِ، لا يُراد بهِ نفْسُ الإسْتِفهام.

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: فالمعْنَى: ما أعْظَم مَا ارْتكَبْتُم، ومَا أسْمَجَ مَا آثَرْتُم مِن قطيعةِ الرَّحِمِ وتضييعِ الحقِّ، وهذَا مشْلُ قولِ العربيِّ: أتدْرِي مَنْ عصَيْتَ؟ هلَ تدْرِي (۱) مَن عادَيْتَ؟ لَا يُرد بذلِك الاسْتِفهامَ، ولكنَّه يقصد (۲) تفْظيعَ الأمْر (۳)، قالَ الشَّاع (۱) [من الطويل]:

أَتَرْجُـو بَنُو مَـرْوَانَ سَـمْعِي وَطَاعَتِي <sup>(ه)</sup>

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(م): تعرف.

<sup>(</sup>٢) في (م): لكن يرد.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) اختُلف في نسبته؛ فتارة نسبوه إلى سوار بن المضّرب، وتارة إلى مساور بن حمثان، وتارة إلى الفرزدق.

<sup>(</sup>٥) فهو لسوار بن المضرِّب السَّعدي في نوادر اللغة؛ لأبي زيد (ص: ٢٣٣)، والتفسير البسيط؛ للواحدي (٥/ ١٨٦)، والبحر=

لم يُرِدِ الاسْتِفهامَ، إنَّما أرادَ أنَّ هذا غيرُ مرجوٍّ عنْدَهُم.

وقدْ يجوزُ (۱) أن يكونَ المعنتى: هل علِمْتُم عُقْبى مَا فعلْتُم بِيُوسفَ [١٥٤/ب] وأخيهِ مِن تسْلِيمِ اللهِ لِللهَ عَلَى المكْرُوهِ؟ وهذِه الآيةُ تصْدِيتُ قوْلِه (۱): ﴿ لَتُنَيِّنَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَنَذَا ﴾.

والثَّاني: أنَّ «هَلْ» بمعْنَى: «قَدْ»، ذكرَهُ بعْضُ المفسِّرين (٣).

فإنْ قِيلَ: فالَّذي فعَلُوا بِيُوسفَ معْلُومٌ، فهَا الَّذِي فعَلُوا بأخيهِ، ومَا سعَوْا في حبْسِه ولَا أَرَادُوه؟.

فالجوَابُ مِن وجُوهِ:

أحدُها: أنَّهُم فرَّقُوا بيْنَه وبيْنَ يُوسُفَ، فنغَّصُوا عيشَه بذلِكَ.

والثَّاني: أنَّهُم آذَوهُ بعْدَ فقْدِ يُوسفَ.

والثَّالث: أنَّهم سَبُّوه لَّا قُذِف بسر قةِ الصَّاع.

وفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِذْ أَنتُدْ جَاهِلُونَ ﴾ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: إذْ أنْتُم صِبيانٌ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ.

<sup>=</sup>المحيط (٧/ ٢١٣)، والدر المصون (٧/ ٥٣٧)، ولمساور بن حمثان من بني ربيعة بن كعب في مجاز القرآن (٢/ ٢٨٠)، وللفرزدق في جمهرة اللغة؛ لابن دريد (٣/ ١٣١٨)، وبلا نسبة في الأضداد (ص: ٦٨).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(م): قال: ويجوز.

<sup>(</sup>٢) في (ج): قولهم.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(م): أهل التفسير.

@

والثَّاني: مُذْنِبونَ، قالَهُ مُقاتِلٌ (١).

والثَّالث: جاهِلُون بعُقوقِ الأبِ، وقطْعِ الرَّحِمِ، ومُوافقَةِ الهوَى.

والرَّابع: جاهِلُون بها يؤول إليْه أمْرُ يُوسفَ، ذكرَهُما ابْنُ الأنْبَاريِّ<sup>(٢)</sup>.

قولُه تعَالى: ﴿ أَءِ نَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ﴾ قرأ ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو جعفر، وابْنُ مُحْيُصن: ﴿ إِنَّكَ » علَى الحَبَرِ، وقرأَهُ آخَرُون بهمْزَتَيْنِ محقَّقَتَيْنِ، وأَذْخَل بعضُهُم بيْنَهُما أَلِفًا (٣).

واخْتلَف المفَسِّرُونَ، هل عرَفُوه، أمْ شبَّهوهُ؟ علَى قُولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّهم شبَّهوهُ بِيوسُفَ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ فِي رِوايةٍ.

والثَّاني: أنَّهُم عرَفُوه، قالَهُ ابْنُ إسْحاقَ.

وِفِي سبَبِ معْرِفتِهِم لَهُ ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه تبسَّم، فشبَّهُوا ثناياهُ بثنايا يُوسف، قالَهُ الضَّحَّاكُ عنِ البن عبَّاسِ.

والشَّاني: أنَّه كانَتْ له علامةٌ كالشَّامَةِ في قرْنِه، وكانَ لِيعْقُوب مثْلُها، ولإسْحاقَ مثْلُها، ولِسارَّةَ [مثْلُها](١)، فلمَّا وضَعَ التَّاجَ عنْ رأْسِه، عرَفُوه،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره عنه الواحدي في تفسيره (١٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، (ص: ٣٢)، و(ص: ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) من (م).

رَواهُ عطاءٌ عن إبْنِ عبّاسٍ (١).

والثَّالث: أنَّه كشِفَ الحِجابُ، فعرَفُوه، قالَه ابْنُ إسْحاق.

قُولُه تعَالى: ﴿ قَالَ أَنَا يُوسُفُ ﴾.

ق الَ ابْنُ الأنْب ارِيِّ: إنَّ مَا أَظْه رَ الْإِسْمَ، ولم يقُلْ: أنَ ا ه و ؛ تعْظِيمًا لمَا وقَعَ بهِ مِن ظُلْم إخْوَتِه ، فكأنَّ ه ق الَ: أنَ اللظْلُ ومُ المستحَلُّ منْ ه ، المرَادُ قتْلُه ، فكفَى ظهُ ورُ الإسمِ مِن ه في المعاني ؛ وله ذَا ق الَ: ﴿ وَهَ نَذَا أَخِى ﴾ وهم يعْرِفُونه ، وإنَّما قصد: وهذَا المظلُومُ كظُلْمِي (٢).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ قَدْ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا ﴾ فبهِ ثَلَاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: بخير الدُّنيا والآخِرَةِ.

والثَّاني: بالجمْعِ بعْدَ الفُرقةِ.

والثَّالث: بالسَّلامَةِ ثُمَّ بالكرَامَةِ.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُۥ مَن يَتَّقِ وَيَصَّبِرُ ﴾.

قَدرَأُ ابْنُ كَثِيرٍ فِي رِوَايةِ قُنبل: ﴿ مَن يَتَقِ وَيَصَبِرَ ﴾ بياء في الوَصلِ والوقْف، وقررًأ الباقُونَ بغيْرِياء في الحالَيْنِ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الثعلبي بإسناده في الكشف والبيان (۱۵/ ۱۶۲) من طريق إسحاق بن بشر عن ابن سمعان عن عطاء عن ابن عبَّاس، وذكره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٧٤)، والواحدي في التفسير البسيط (۱۲/ ۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) ذكر قول ابن الأنباري الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيَّتان، انظر: التبسير (ص: ١٣١).

#### **@**

## وفي معننَى الكلامِ أرْبعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: (أنُّه)(١) مَن يتَّقِ الزِّنَا ويصْبرْ علَى البَلاءِ.

والثَّاني: مَنْ يتَّقِ الزِّنَا ويصْبِر على العزْبةِ.

والثَّالِث: مَنْ يَتَّقِ اللهَ ويصْبِر على المصائب، رُويت هذهِ الأَفْوَالُ عنِ الْبُونِ عَبَّاسٍ.

والرَّابع: يتَّقِ معْصيةَ اللهِ ويصْبِر على السِّجْنِ، قالَهُ مُجاهدٌ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾؛ أي: أجْرَ مَن كانَ (٣) هـذَا حَالُه.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ مَاثَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْ نَا ﴾؛ أي: اخْتَارَكُ وَفَضَّلُك.

[1/٤١٦] وبهاذًا عنوا أنَّه فضَّلَه فيه؟ أرْبعَةُ أقوالٍ:

أحدُها: بالملْكِ، قالَه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّاني: بالصَّبْرِ، قالَه أبو صَالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالث: بالحِلْمِ والصَّفْحِ عنَّا، ذكرَهُ أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

والرَّابع: بالعِلْم والعقْل والحُسْنِ وسائرِ الفضائِل الَّتِي أعْطاهُ.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) أخرجــه الطــبري في تفســيره (١٦/ ٢٤٥)، والثعلبــي في الكشــف والبيــان (١٥/ ١٤٣)، والبغــوي في معــالم التنزيــل (٤/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

## قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن كُنَّالَخَ طِئِينَ ﴾.

(قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ)(١): لمُذْنِبِينَ آثِمِينَ فِي أَمْرِكَ(٢).

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: وله ذَا اخْتِير «خَاطِئين» على «مُحُطئين» وإنْ كان «أَخْطأً» على ألْسُنِ النَّاس أكثَرَ مِن «خطئ يُخْطأ»؛ لأنَّ معْنى خطئ يُخطأ، فهو خاطئ: آثِمٌ، ومعْنَى أخطأ يُخطئ، فهو مُحْطئ: ترك الصَّوابَ ولم يأثَم، قالَ الشَّاعر [من الوافر]:

عِبَادُكَ يُخْطِئُونَ وَأَنْتَ رَبُّ بِكَفَيْكَ الْمَنَايَا وَالْحُتُومُ (٣) عِبَادُكَ يُخْطِئُونَ.

قىالَ: ويجُوز أَنْ يكونَ آثرَ «خَاطِئين» على «مُخطئِين»؛ لِمُوافقة رُؤوسِ الآياتِ؛ لأنَّ «خاطئِين» أشبَهُ بِهَا قَبْلَها(٤).

وذكرَ الفرَّاءُ فِي معْنَى «إنْ» قوْلَيْنِ:

أحدُهما: وقَدْ كُنَّا خاطِئِينَ.

<sup>(</sup>١) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) البيت لأمية بن أبي الصلت في ديوانه (ص: ٤٨١)، وتهذيب إصلاح المنطق (ص: ٦٣٢)، والمحتسب (٢/ ٢٠)، وتفسير الكشف والبيان؛ للتعلبي (١٤/ ٥٨٢)، وشرح أبيات سيبويه (١/ ٢٠٢)، وبلانسبة في أدب الكاتب (ص: ٤٤٣)، الحتوم: جمع حتم، والحتم: القضاء، وقي التنزيل: ﴿ كَانَ عَلَى رَبِكَ حَتَمَا القضاء، وفي التنزيل: ﴿ كَانَ عَلَى رَبِكَ حَتَمَا مَقَضِيّاً ﴾ [مريم: ٢١]، انظر: اللسان (حتم).

<sup>(</sup>٤) ذكر قول ابن الأنباري الواحديُّ في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٦).



والثَّاني: ومَا كُنَّا إِلَّا خاطئِينَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ لَا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ ﴾.

قالَ أبو صالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ: لا أُعَيِّرُكم بعْد اليوْمِ بهذَا أبدًا(١).

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: إنَّ مَا أَسْارَ إلى ذلِك اليوم؛ لأنَّ ه أَوَّلُ أَوْق اتِ العفْوِ، وسبِيلُ العافِي فِي مثْلِه أَنْ لا يُراجعَ عُقوبةً (٢).

وقالَ ثعلب: قد ثرَّبَ فُلانٌ على فُلانٍ؛ إذا عدَّد عليه ذُنوبَهُ(٣).

وقالَ ابْنُ قُتيبةً: لا تعْيِيرَ عليْكُم بعْدَ هذا اليوْم بها صنعْتُم (١).

وأَصْلُ التَّشْرِيبِ: الإِفسَادُ، يُقال: ثرِبَ عليْنَا؛ إذا أَفْسدَ، وفِي الحدِيث: «إِذَا زَنَتْ أَمَةُ أَحَدِكُمْ فَلْيَجْلِدُهَا الحَدَّ، وَلَا يُشرِّبْ»(٥)؛ أي: لا يُعيِّرُه بالزِّنَا.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: جعلَهُم فِي حِلٍّ، وسألَ اللهَ عزَّ وجلَّ المغْفِرةَ لهُم (١).

وقالَ السَّدِّيُ: لما عرَّفهُم نفْسَه، سألَهُم عن أبيهِ، فقالُوا: ذهبَتْ عيْنَاه، فأعْطَاهُم قمِيصَه، وقالَ: ﴿ أَذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَنَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي ﴾

<sup>(</sup>١) تنويرالمقباس (ص: ٢٠٢)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٨) من روية الكلبي.

<sup>(</sup>٢) ذكر قول ابن االأنباري الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة (١/ ٤٧٦) (ثرب).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٢٢).

<sup>(</sup>٦) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣١).

وهذا القِميصُ كانَ في قصبَةِ (١) مِن فضَّةٍ مُعلَّقًا في عُنقِ يُوسفَ لما أُلْقِي في الجُنبِ، وكانَ مِنَ الجنَّةِ (٢)، وقد سبَقَ ذكْرُه [يوسف: ١٨/ ٢٥/ ٢٦/ ٢٨].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ قالَ أبو عُبيدةَ: يعُودُ مُبْصرً ا(٣).

فإنْ قِيل: مِن أَيْنَ قطعَ علَى الغيْبِ؟.

فالجوَابُ: أنَّ ذلِك كانَ بالوحْي إليهِ، قالَهُ مُجاهِدٌ(١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَأَتُونِ بِأَهَلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ قال الكلبِيُّ: كان أهلُه نحوًا مِن سبْعِين إنسانًا(٥).

﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ الْهُمُمْ إِنِي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوْلاَ أَن تُفَيِّدُونِ

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِٱلْعِيرُ ﴾؛ أي: خرجَتْ مِن مِصْرَ متوجِّهةً إلى كنعانَ، وكانَ الَّذي حَمَلَ القمِيصَ يهُوذَا.

قَالَ السُّدِّيُّ: قَالَ يَهُوذَا لِيُوسفَ: أَنَا الَّذِي حَلْتُ الْقَمِيصَ إلى

<sup>(</sup>١) وعاء كالأنبوب، يكون من النبات ومن الفضة وغيرها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩٦)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣١٨)، ولفظه: يَعُد مبصّرا.

<sup>(</sup>٤) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٤١) بلفظ: أمره جبريل أن أرسل إليه بقميصك، فإن ريح الجنة لا يقع على مبتلي ولا سقيم إلا صح وعوفي.

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٤٢).

2

يعْقُوبَ بدَمٍ كذبٍ فأَحْزنْتُه، وأَنَا الآن أَحْمِلُ قمِيصَك لِأَسُرَّهُ (۱)، فحمَلَه (۲). قعْفَةٍ لم قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فخرَج حَافِيًّا حاسِرًا يعْدُو، ومعَه سبْعَةُ أَرْعَفَةٍ لم يستَوْفِ أَكْلَها (۲).

[٤١٦] قُولُه تعَالى: ﴿ قَالَ أَبُوهُمْ ﴾ يغنِي: يعْقوبَ لَمَن حضرَهُ مِن أَهْلهِ وقرَابتِه وولَدِ ولَدِه ﴿ إِنِي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ ومعْنَى أَجِدُ: أَشُمُّ، قالَ الشَّاعر [من البسيط]:

وَلَيْسَ صَرِيْرُ النَّعْشِ مَا تَسْمَعُونَهُ وَلَكِنَّهَا أَصْلَابُ قَوْمٍ تَقَصَّفُ وَلَكِنَّهَا أَصْلَابُ قَوْمٍ تَقَصَّفُ وَلَكِنَّهُ ذَاكَ النَّنَاءُ الْمُخَلَّفُ (1)

فإنْ قيلَ: كينفَ وجَدَ يعْقُوبُ ريحَهُ وهو بمِطرَ، ولم يجِدْ ريحَه مِنَ الجُبِّ وبعْدَ خُروجِه منْهُ، والمسَافةُ هُناك أَقْرَبُ؟.

#### فعنْهُ جَوابَانِ:

أحدُهما: أنَّ اللهَ تعالى أخفى أمْرَ يُوسفَ علَى يعْقُوبَ في بدايةِ الْأَمْرِ لِتَقَعَ البليَّةُ الَّتِي يتكامَلُ بها الأَجْرُ، وأوْجَدَه ريحَه مِنَ المكانِ النَّازِحِ عنْدَ تقضي البلاءِ ومجيء الفرج.

<sup>(</sup>١) في (ج): لأبشره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٥/ ٢٥٨)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥٦/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٤) البيتان في أمالي الزجاجي (ص: ٨٦)، وأمالي القالي (١/ ١١٣)، وزهر الآداب (٣/ ٧٢٠)، والجهاسة البصرية (١/ ٢١٣)، وتاريخ بغداد (٤/ ١٥١)، والوافي بالوفيات (٧/ ٢٨٤)، ووفيات الأعيان (١/ ٩٠)، وفي رواية: «نسيم المسك» بدل: «فتيق المسك».

والشَّاني: أنَّ هذا القمِيصَ كانَ في قصبَةٍ مِن فِضَّةٍ مُعلَّقًا في عُنق يُوسفَ على مَا سبَقَ بيانُه، فلسَّا نشرَهُ فاحَتْ روَائِحُ الجِنَانِ في الدُّنيا فاتَّصلَتْ بِيعْقُوبَ، فعَلِم أنَّ الرَّائِحةَ مِن جهة ذلِك القمِيص.

قَالَ مُجَاهِدٌ: هبَّت ريحٌ فضرَبَتِ القَمِيصَ، فَفَاحَتْ رَوائِحُ الجُنَّةِ فِي الدُّنْيا واتَّصلَتْ بِيعَقُوبَ فوجَد رِيحَ الجنَّةِ؛ فعَلِم أَنَّه ليس فِي الدُّنْيَا مِن رِيحِ الجنَّةِ إلَّا ما كانَ مِن ذَلِك القمِيص، فمِن ثَمَّ قالَ: ﴿ إِنِّي لَأَحِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ (١).

وقيل: إنَّ رِيح الصَّب استأذنَتْ ربَّها عزَّ وجلَّ في أنْ تأيّ يعْقُوبَ بريح يُوسفَ قبْلَ البَشِيرِ فأذِنَ لها (٢)؛ فلذلِكَ يستَرُّوحُ كُلُّ محْزُونِ إلى ريح الصَّبا، ويجِد المكرُوبون لها رُوحًا، وهي ريحٌ ليِّنةٌ تأيّ مِن ناحيةِ المشْرِق؛ [أي: من ناحيتِهِ](٣)، قالَ أبو صخْرِ المُنذيُّ [من الطويل]:

إِذَا قُلْتُ هَـذَا حِينَ أَسْلُو يَهِيجُنِي نَسِيمُ الصَّبَامِنْ حَيْثُ يُطَّلَعُ الْفَجُرُ(١)

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وجَد (يعْقُوبُ)<sup>(٥)</sup> رِيحَ قمِيصِ يُوسفَ مِن مسِيرةِ ثَهانِ ليالِ ثَهانِين فرْسخًا.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣٢) عن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣٢)، والبغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) البيت لأبي صخر الهذلي في شرح أشعار الهذليين (٢/ ٩٥٧)، وشرح شواهد المغني (١/ ١٦٩)، والكامل؛ والتفسير البسيط؛ للواحدي (٣/ ٤٦٠)، الحجة؛ لأبي علي الفارسي (٢/ ٢٥٠)، والكامل؛ للمرد (٣/ ٤٤).

<sup>(</sup>٥) من الأصل فقط.

### Q

## قُولُه تَعَالى: ﴿ لَوْلَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ فيهِ خْسةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: تُجهِّلُونِ، رَواه ابْنُ أبي طلْحَةَ عنِ ابنِ عبَّاسِ(١١)، وبه قالَ مُقاتِلٌ (٢٠).

والشَّاني: تُسَفَّهُونِ، رَواه عبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي الْمُذَيلِ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٣)، وبه قالَ عَطاءٌ، وقتادَةُ، ومُجاهدٌ فِي رِوايةٍ (١). وقالَ في [روايةٍ] (٥) أُخرى: لوْلَا أَنْ تَقُولُوا: ذَهَبَ عَقْلُك (١).

والثَّالث: تُكذَّبُونِ، رَواه العَوفيُّ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(۷)</sup>، وبهِ قالَ سعِيدُ ابْنُ جُبيرِ، والضَّحَّاكُ.

والرَّابِع: تُهرِّمُونِ، قالَه الحسَنُ، ومُجاهدٌ في رِوايةٍ (^).

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٥٣) (١٩٨٢١)، وذكره البغوي في تفسيره (٤/ ٢٧٥)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٣٥) إلى ابن جرير الطبري وأبي الشيخ.

(۲) تفسیر مقاتل (۲/ ۳۵۰).

(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٥٣) (١٩٨٢٢).

(٤) أخرجه الطبري (١٦/ ٢٥٣) (١٩٨٢٣) عن خصيف، عن مجاهد: ﴿ لَوَلَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ ، قال: لولا أن تسفهون.

(٥) من (ج)، و(ف)، و(م).

- (٦) أخرجه الطبري (١٦/ ٢٥٤) (١٩٨٣٤) عن ابن جريج، عن مجاهد: ﴿ لَوَلاَ أَن تُمُنِّدُونِ ﴾ قال: لولا أن تقولوا: ذهب عقلك!
- (۷) أخرجه الطبري (۱٦/ ۲٥٥) (۱۹۸٤٣) قال: حدثني محمد بن سعد، قال: حدثني أي، قال: حدثني أي، قال: حدثني عمي، قال: حدثني أي، عن أبيه، عن ابن عباس، قوله: ﴿ لَوْلَا أَن تُمْنِدُونِ ﴾، يقول: تكذبون. وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۷/ ۲۱۹۸) (۲۱۹۸) من طريق مجاهد عن ابن عبّاس.
- (٨) أخرجــه الطــبري في تفســيره (١٦/ ٢٥٥) (١٩٨٤٤)، وابــن أبي حاتـــم في تفســيره=

قَالَ ابْنُ فَارْسِ: الفَندُ: إِنْكَارُ الْعَقْلِ مِن هَرَمِ (١٠). والخَامِس: تُعجِّزُونِ، قَالَهُ ابْنُ قُتيبةَ (١٠).

(وقالَ أبو عُبيدةَ)(٢): تُسفِّهُونِ وتُعجِّزُونِ وتَلُومُونِ، وأنْشدَ(١) [من البسيط]:

يَا صَاحِبَيَّ دَعَا لَوْمِي وَتَفْنِيدِي فَلَيْسَ مَا فَاتَ مِنْ أَمْرِي بِمَرْدُودِ (°) قَالَ اللهَ مَا فَاتَ مِنْ أَمْرِي بِمَرْدُودِ (°) قالَ ابْنُ جرير: وأصْل التَّفْنيدِ: الإفْسَادُ، وأقْوَالُ المفسِّرينَ تتقَارَبُ معَانِيهَا (۱٬). (قالَ الشَّيخُ أبا مُحمَّدِ ابْنَ الخَشَّاب (۹)

= (٧/ ٢١٩٨) (٢١٩٨) من طريق إسرائيل عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد: ﴿ لَوْلَا أَن تُعْيَدُونِ ﴾، قال: لولا أن تهرَّ مون.

- (١) مقاييس اللغة (٤/ ٤٥٤) قيال: والفنَدُ: الهرَمُ، وهو ذاك القياس، ولا يكون هرمًا إلاَّ ومعه إنْكارُ عَقْل.
  - (٢) غريب القرآن (ص: ٢٢٢).
    - (٣) ليس في (ج).
    - (٤) مجاز القرآن (١/ ٣١٨).
- (٥) البيت لهانئ بن شكيم في مجاز القرآن (١/ ٣١٨)، وبلا نسبة في تفسير الطبري (٥١/ ٢٥٢)، وتفسير ابن عطية (٥/ ٥٣٤).
  - (٦) تفسير الطبري (١٦/ ٢٥٦).
    - (٧) من الأصل فقط.
    - (٨) في (ج): وسمعت من.
- (٩) الإمام، العلامة، المحدث، إمام النحو، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن أحمد ابن أحمد ابن عبد الله بن نصر البغدادي، ابن الخشاب، من يضرب به المثل في العربية، حتى قيل: إنه بلغ رتبة أبي علي الفارسي. توفي في رمضان سنة سبع وستين وخسمائة. انظر: تاريخ بغداد (١٥/ ٢٠٩- ٢١٠)، وسير أعلام النبلاء (٢٠/ ٣٢٥- ٥٢٤).

[۱/٤١٧] – رحمه الله - يقُـول: [قوْلُه](۱): ﴿ لَوْلَا أَنْ ثَغَيْدُونِ ﴾ فيه إضْمَارٌ، تقْدِيرُه: لأَخْبَرُ تُكُم أنَّه حيٌّ.

﴿ قَالُواْ تَأْلِقَهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ١٠٥ ﴾ [يوسف: ٩٥].

قُولُه تَعَالى: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ ٱلْقَرِيمِ ﴾.

قىالَ ابْنُ عَبَّىاسٍ: بنُو بنِيه خَاطَبُوه بهـذَا(٢)، وكذلِك قىالَ السُّدِّيُ: هـذَا قـوْلُ بنيه كَانُوا بمِصْرَ.

وفي معْنَى هذا الضَّلالِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه بمعْنَى: الخطأ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وابْنُ زيدٍ.

والثَّانِ: أَنَّه الجُنُونُ، قالَهُ سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّالث: الشَّقاءُ والعَنَاءُ، قالَه مُقاتِلٌ (١٠)، يُريد بذلِكَ شقَاءَ الدُّنْيَا.

﴿ فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْقَنهُ عَلَى وَجَهِهِ عَ فَارْتَدَّ بَصِيرًا قَالَ اَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ فَالْمَا فَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُو بَنَا إِنَّا كُنَا خَطِيبَنَ ﴿ فَالَ سَوْفَ مَنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللّهُ فَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُو بَنَا إِنَّا كُنَا خَطِيبِنَ ﴿ فَا فَالْسَوْفَ السَّاعَ فَاللّهُ مَا لَا يَعْلَمُ وَالْعَفُورُ ٱلرّحِيمُ ﴿ فَا لَهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

قُولُه تعَالى: ﴿ فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه يهُوذَا، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ

<sup>(</sup>١) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس (ص: ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩٩) (٢١٩٧٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٣٥٠).

وهْبُ بْنُ منبِّهِ، والسُّدِّيُّ، والجمْهُ ورُ.

والثَّاني: أنَّه شمْعُونُ، قالَه الضَّحَّاكُ.

فإنْ قيلَ: ما الفرْقُ بين قوْلِه هاهُنا: ﴿ فَلَمَّا آَن [جَآءَ ] (١) ﴾، وقالَ في مؤضِع [آخر] (٢): ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم ﴾؟. [البقرة: ٨٩].

فالجوابُ: أنَّهُما لُغتان لِقُريشِ خاطبَهُمُ اللهُ بِها جِيعًا، فدُخول «أنْ» لِتوْكِيد مُضي الفعْلِ، وسُقوطها للاعتهادِ على إيضاح الماضي بنفْسِه، ذكرَهُ النَّبَاريِّ (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَلْقَنَهُ ﴾ يعْنِي: القمِيصَ ﴿ عَلَىٰ (وَجْهِهِ عَلَىٰ عَنِي)(''): يعقُوبَ ﴿ فَأَرْتَدَ بَصِيرًا ﴾ ، الإرْتِدادُ: رُجوعُ الشَّيءِ إلى حالٍ قدْ كانَ عليْهَا.

قَالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: إِنَّمَا قَالَ: ارْتَدَّ، ولم يَقُلْ: رَدَّ؛ لأَنَّ هَذَا مِنَ الأَفْعَالِ المنْسُوبةِ إلى المفْعُولِينِ؛ كقوْلهِم: طالَتِ النَّخلةُ، واللهُ أطالَها، وتحرَّكتِ الشَّجرةُ، واللهُ حرَّكها (٥٠).

قبالَ الضَّحَّاكُ: رجَع إليْهِ بسصرُه بعد العَمَى، وقوَّتُه بعدَ الضَّعفِ، وشبَابُه بعَد الهَرَم، وسُرورُه بعْدَ الحُنْ نِ(١٠).

<sup>(</sup>١) من (م).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) ذكر عنه ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ليس في (ج).

<sup>(</sup>٥) ذكر قول ابن الأنباري الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٦) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٥٨)، والواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣٤).



ورَوى يحيى بْنُ يهان عنْ سُفيانَ، قالَ: لَّا جاءَ البَشيرُ [إلى](''
يغْقُوبَ، قالَ: علَى أيِّ دينِ تركُتَ يُوسفَ؟ قالَ: علَى الإسْلامِ، قالَ: الآنَ تَسَّتِ النِّعمةُ('').

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فيهِ أَقْوالُ قد سبَقَ ذكْرُها قبْلَ هذَا بقليلِ.

قوُلُه تعَالى: ﴿ قَالُولَيْكَأَ بَانَا أَسْتَغْفِرَ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ سألُوه يسْتغْفِر لحُه مَا أَتُوا؛ لأنَّه نبئٌ مُجَابُ الدَّعوةِ.

﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ﴾ فِي سبَبِ تأخيرِهِ لِذلِكَ ثلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُهما: أنَّه أخَّرَهُم لإنْتِظارِ الوقْتِ الَّذِي هو مظِنَّةُ الإجابةِ.

ثُم فيهِ ثلاثةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه أخَّرَهُم إلى ليلَةِ الجُمُعةِ، رَواه ابْنُ عبَّاسٍ، عنْ رسُولِ اللهِ ﷺ (٦).

<sup>(</sup>١) من (ج).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩٩) (٢١٩٧)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٦٢) من طريق هشام بن حسَّان عن الحسن: «لما أنْ جاء البشير إلى يعقوب فألقى عليه القميص، قال: على أي خلَّت يوسف؟ قال: على الإسلام، قال: الآن تمَّت النعمة».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٣٥٧٠) الطبري في تفسيره (٢١٦ / ٢٦٣)، والحاكم في المستدرك (١/ ٤٦١) من طريق سليهان بن عبدالرحمن الدمشقي، قال: حدثنا الوليد بن مسلم، قال: أخبرنا ابن جريج، عن عطاء وعكرمة مولى ابن عبّاس، عن ابن عبّاس، قال: قال رسول الله على: قد قال أخبي يعفوب: ﴿ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَقِ ﴾، يقول: حتى تأتى ليلة الجمعة. ورواية الترمذي والحاكم بلفظ مطول، قال الترمذي: حسن=

قَالَ وهْبٌ: كَانَ يَسْتَغْفِرُ لَهُم كُلَّ لَيْلَةٍ جُمُعةٍ فِي نَيْفٍ وعِشْرِينَ سَنَةً(١).

والنَّاني: إلى وقْت السَّحرِ مِن ليلَةِ الجُمُعة، رَواه أبو صالِحٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>. قالَ طاووسٌ: فوَافَق ذلِكَ ليْلةَ عاشُوراءَ<sup>(٣)</sup>.

والثَّالث: إلى وقْتِ السَّحرِ، رَواه عَكْرِمةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١٠)، وبهِ قالَ ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عُمرَ، وقتادَةُ، والسُّدِّيُ، ومُقاتلٌ (٥٠).

قالَ الزَّجَّاجُ: إنَّمَا أراد الوقْتَ الَّذي هو أَخْلَقُ لإِجابَةِ الدُّعاءِ، لَا أَنَّه ضنَّ عليْهِم بالإستغفارِ، وهذا أشبهُ بأخ لَاقِ الأنْبِياءِ عليهم السلام(١١).

=غريب لا نعرفه إلا من حديث الوليد بن مسلم. وقال ابن كثير: وهذا غريب من هذا الوجه، وفي رفعه نظر. قال الحاكم: هذا حديث على شرط الشيخين ولم يخرجاه، فتعقبه الذهبي قائلًا: هذا حديث منكر شاذ، أخاف أن يكون موضوعًا، وقد حيرني والله جودة سنده. بل أزال هذه الحيرة في السير (٩/ ٢١٨)، فقال: هذا عندي موضوع والسلام، ولعل الآفة دخلت على سليمان بن بنت شرحبيل فيه، فإنه منكر الحديث وإن كان حافظًا، فلو كان قال فيه: عن ابن جريب، لراج، ولكن صرح بالتحديث، فقويت الريبة، وإنه هذا الحديث يرويه هشام بن عمًار، عن محمد بن إبراهيم القرشي، عن أبي صالح، عن عكرمة، عن ابن عبًاس، ومحمد هذا ليس بثقة، وشيخه لا يدرى من هو.

- (١) ذكره عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٦٠)، والبغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٦٦).
  - (٢) تنوير المقباس (ص: ٢٠٣).
- (٣) ذكره عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٦٠)، والبغوي في معالم التنزيل (٤/ ٢٧٧).
  - (٤) أخرجه ابن المنذر وابن مردويه وأبو الشيخ كما في الدر المنثور (٤/ ٦٨).
    - (٥) تفسير مقاتل (٢/ ٣٥٠).
    - (٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٢٩).



والقوْلُ الثَّاني: أنَّه دفَعهُم عنِ التَّعْجيل بالوعْدِ.

[۱۷]ب] قَالَ عَطَاءٌ الخُراسَانيُّ: طلَبُ الحَوَائِجِ إلى الشَّبابِ أَسْهَلُ منْهَا عنْدَ الشُّيوخِ، أَلَا تَرَى إلى قَوْلِ يُوسفَ عليه السَّلام: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ ﴾ وإلى قَوْلِ يعْقُوبَ: ﴿ سَوْفَ ٱسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ﴾ (١).

والثَّالث: أنَّه أخَّرَهم لِيسألَ يُوسفَ، فإنْ عفَا عنْهُم، استغفرَ لهُم، قالَهُ الشَّعبيُ.

ورُوي عنْ أنسِ بْنِ مالِكِ أنَّهم قالُوا: يَا أَبَانَا إِنْ عَفَا اللهُ عَنَّا، وإلَّا فَلَا قُرَّةَ عِيْنِ لنَا فِي الدُّنيا، فَدَعَا يعْقُوبُ وأَمَّنَ يُوسفُ، فلم يجبْ فيهِم عشرينَ سنَةً، ثُمَّ جاءَ جبرِيلُ فقالَ: إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ قد أجابَ دعْوَتَك في ولَدِك، وعفَاعمًا صنَعُوا بهِ، واعْتقد مواثِيقَهم مِن بعد على النُّبوَّةِ (٢).

قال المفَسِّرُون: وكان يُوسفُ قد بعَثَ معَ البشيرِ إلى يعْقُوبَ جهازًا ومائتَىْ رَاحِلة، وسألَه أنْ يأتِيَه بأهْلِه ووَلَدِه.

فلمَّا ادْ تَحَلَ يعْقُوبُ ودَنَا مِن مِصرَ، استأذَن يُوسفُ الملِكَ الَّذي فوْقَه فِي تلقِّي يعْقُوبَ، فأذِنَ له، وأمَرَ الملاَّ مِن أصْحابِه بالرُّكوبِ معَهُ، فخرَجَ فِي أَدْبِعَةِ آلافِ مِن الجُنْدِ، وخرَجَ معَهُم أَهْلُ مِصْرَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٩٥) (١١٩٥٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٨١) (١٩٩٤٨)، وفي سنده صالح المري، ويزيد الرقاشي، وهما ضعيفان.

وقيلَ: إنَّ الملِكَ خرَج معَهُم أيضًا.

فليًّا الْتقى يعْقُوبُ ويُوسفُ، بكيَ اجِيعًا، فقالَ يُوسفُ: يَا أَبتِ بكيْتَ عَلَيَّ حَتَّى ذَهَبَ بصَرُك، أَمَا علِمْتَ أَنَّ القِيامةَ تَجمَعُنِي وإيَّاكَ؟ قالَ: أَيْ بُنيًّ! خشِيتُ أَنْ تُسلَبَ دينَك فلَا نجْتَمِع (١).

وقيلَ: إِنَّ يَعْقُوبَ ابتدأَهُ بالسَّلامِ، فَقَالَ السَّلامُ عَلَيْكُم يَا مُذْهِبَ الأَخْزَانِ (٢٠). ﴿ فَكَمَّا دَخُلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى ٓ إِلَيْهِ أَبُونِيهِ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللّهُ ءَامِنِينَ اللّهُ ﴾ [بوسف: ٩٩].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَكُمَّادَخَلُواْعَلَى يُوسُفَ ﴾ يعْنِي: يعْقُوبَ وولَدَه.

وفي هذَا الدُّخولِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه دُخولُ أَرْضِ مِصْرَ، ثُمَّ قالَ لهم: ﴿ أَدْخُلُواْ مِصْرَ ﴾ يعْنِي: البلدَ.

<sup>(</sup>١) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ١٦٢ - ١٦٣) عن الثوري.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ۲۵۷) (۱۹۸۷) عن فرقد السبخي، قال لما ألقي القميص على وجهه ارتد بصيرًا، وقال: ﴿ وَأَتُونِ بِأَهْلِكُمْ الجَمْوِينَ ﴾، فحمل يعقوب وإخوة يوسف، فلها دنيا أخبر يوسف أنه قد دنيا منه، فخرج يتلقاه. قال: وركب معه أهلُ مصر، وكانوا يعظمونه. فلمَّا دنيا أحدهما من صاحبه، وكان يعقوب يمشي وهو يتوكأ على رجل من ولده يُقال له يهوذا. قال: فنظر يعقوب إلى الخيل والنياس، فقال: يا يهوذا، هذا فرعون مصر؟ قال: لا هذا ابْنُك! قال: فلها دنيا كل واحد منهها من صاحبه، فذهب يوسف يبدؤه بالسَّلام، فمنع من ذلك، وكان يعقوب أحق بذلك منه وأفضل، فقال: السلام عليك يا ذاهب الأحزان عني، هكذا قال: يا ذاهب الأحزان عني، هكذا قال: يا ذاهب الأحزان عني.

والنَّاني: أَنَّه دخولُ مِصْرَ، ثُمَّ قالَ لَهُم: ﴿ أَذْخُلُواْ مِصْرَ ﴾؛ أي (١): اسْتُوطِنُوهَا. وفي قوْلِه: ﴿ وَفَي قَوْلِهِ: ﴿ وَفَي قَوْلِهِ: ﴿ وَاوَى قَوْلِهِ: ﴿ وَاوَكَ إِلَيْهِ أَبُولِيْهِ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أبوهُ وخالَتُه؛ لأنَّ أُمَّه كانَتْ قد ماتَتْ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ والجمْهُورُ. والثَّاني: أبوهُ وأُمُّه، قالَهُ الحسنُ، وابْنُ إسْحاقَ.

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ إِن شَاءَ أَللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ في الكلامِ تقدِيمًا وتأْخِيرًا، والمعْنَى: سوْف أستغْفِرُ لكُم ربِّي إنْ شاءَ اللهُ، إنَّه هوَ الغفورُ الرَّحيمُ، هذا قوْلُ ابْنِ جُريج.

والثَّاني: أنَّ الإسْتِثناءَ يعُود إلى الأمْنِ.

ثُمَّ فيهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه لم يثِقْ بانْصِرافِ الحوَادثِ عنْهُم.

والشَّاني: أنَّ النَّاسَ كانوا فيها خلَا<sup>(۱)</sup> يَخَافُونَ مُلوكَ مصْرَ، فيلا يدخلُونَ إلَّا بجوَارِهِم.

والثَّالث: أنَّه يعُود إلى دُخول مضرَ؛ لأنَّه قالَ لهُم هذا حينَ تلقَّاهُم قَبْل دُخُولِهِم، على مَا سبَقَ بيَانُه.

والرَّابع: أنَّ "إنْ "بمعْنَى: "إِذْ "؛ [كقوْ لِه تعَالى] ("): ﴿ إِنْ أَرَدْنَ تَعَصُّنَا ﴾ [النور: ٣٣].

<sup>(</sup>١) في (ج): يعني.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أن الناس فيها حكى كانوا.

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف)، و(م).

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: دخَلُوا مِصْر يومئذٍ وهُم نيِّفٌ وسبْعُونَ بين (١) ذكرٍ وأُنْثى (٢). وقالَ ابْنُ مسْعُودٍ: دخَلُوا وهُم ثلاثةٌ وتِسْعُونَ، وخرَجُوا معَ مُوسى وهم ستُّائة ألفٍ وسبَعُونَ ألفًا (٣).

﴿ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ مُسُجَدًا وَقَالَ يَثَأَبَتِ هَلَا اَتَأْوِيلُ رُهْ يَكَى مِن قَبْلُ قَدْجَعَلَهَ ارَقِ حَقَا الْوَيْدُ وَمَا الْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ مُسَجِّدٌ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ الشَّيْطَ اللَّهُ بَيْنَ وَبَيْنَ إِخْوَقِتَ إِنَّ رَقِي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ عَلَى مِن ٱلْمُلُكِ وَعَلَمْ تَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِي عِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ ا

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَرَفَعَ أَبُونَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾.

في «أبويه» قوْلَانِ: قد تقدَّمًا في الآيةِ الَّتي قبْلَها.

[1/81]

وفي هاءِ «لَهُ» قولَانِ:

أحدُهما: أنَّها(٤) ترجِعُ إلى يُوسف، قاله الجمهُورُ.

<sup>(</sup>١) في (ف): من.

<sup>(</sup>٢) ذكره مقاتل في تفسيره (٢/ ٣٥٠) والسمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٥/ ١٩٠) عن محمد بن كعب، عن عبد الله بن شداد.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: أنه، والمثبت من



ق الَ أبو صالِحٍ عن ابْنِ عبَّاسٍ: كانَ سُجودُهُم كهيْئَةِ الرُّكوعِ، كما يفْعَلُ الأَعَاجِمُ (١).

وقالَ الحسنُ: أمرَهُمُ اللهُ بالسُّجود (لَه)(٢) لتأويلِ الرُّورَيَا(٣).

قَالَ ابْنُ الأنْباريِّ: سَجَدُوا له على جهةِ التَّحية، لا على معْنى العبادَةِ، وكان أهْلُ ذلِك الدَّهرِ يحيي بعْضُهم بعضًا بالسُّجود والإِنْحناءِ، فحظَرَهُ رسُولُ الله ﷺ (٤)، فرَوى أنسُ بْنُ مالِكِ قالَ: «قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ! أَحَدُنَا يَلْقَى صَدِيقَهُ أَيَنْحَنِي لَهُ قَالَ: لَا» (٥).

والشَّاني: أنَّهَا ترْجِع إلى اللهِ سبحانه، فالمعْنَى: وخَرُّوا للهِ سُجَّدًا، رَواهُ عَطَاءٌ والضَّحَّاكُ، عن ابْن عبَّاسٍ؛ فيكُونُ المعْنَى: أنَّهُم (١) سجَدُوا شُكرًا للهُ؛ إذْ جَمَع بيْنَهُم وبيْنَ يُوسفَ.

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٠٣)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٥١) من رواية الكلبي.

<sup>(</sup>٢) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترميذي في سينه حديث رقيم (٢٧٢٨)، وابين ماجه في سينه حديث رقيم (٢٧٠٨)، وأبويعلى حديث رقيم (٢٨١)، والطحاوي في المعاني (١/ ٢٨١)، ولبيهقي في سينه (٧/ ٢٨١)، من طريق حنظلة بن عبد الله عن أنس بن مالك شه قال: قال رجيل: يا رسول الله! الرجيل منا يلقى أخاه أو صديقه، أينحني له؟ قال: (٧» قال الزمذي: أفيلتزمه ويقبله؟ قال: (٧» قال: فيأخذه بيده ويصافحه؟ قال: (نعم». قال الزمذي: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج)، و(ف).

قوْلُه تعَالى: ﴿ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْ يَنَى ﴾؛ أي: تصْدِيتُ مَا رأيْتُ، وكانَ قدْ رَآهم في المنَام يسْجدُون له، فأرَاهُ اللهُ ذلِك في اليقَظَةِ.

واخْتلَفُوا فيها بيْنَ رُؤيَاه وتأْوِيلِها على سبْعَة أَقْوَالٍ:

أحدُها: أَرْبِعُون سنَةً، قالَه سلْمَانُ الفارِسيُّ، وعبدُ اللهِ بْنُ شدَّادِ بْنِ اللهِ بْنُ شدَّادِ بْنِ الهَادِ، ومُقاتِلٌ (١٠).

والثَّاني: اثْنتانِ وعشرونَ سنَةً، قالَه أبو صالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالث: ثمانُون سنَةً، قالَهُ الحسَنُ، والفُضيل بْنُ عِياضٍ.

والرَّابع: سِتٌّ وثلاثُون سنَةً، قاله سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وعكرِمَةُ، والسُّدِّيُّ (٢).

والخامِس: خُمْسٌ وثلاثُونَ سنَةً، قالَه قَتادَةُ.

والسَّادس: سبْعُون سنَّةً، قاله عبْدُ الله بْنُ شؤذَب.

والسَّابع: ثماني عشرَةَ سنةً، قالَه ابْنُ إسْحاق.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِي ﴾؛ أي: إليَّ.

والبدو: البسط مِن الأرْض.

وقالَ ابْنُ عَبَّاسِ: البدو: البادية، وكانوا أهْلَ عمودٍ ومَاشيَةٍ (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل (۲/ ۳۵۰).

<sup>(</sup>٢) في (ف): والسدي وعكرمة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٧٦) (١٩٩٣٤) عن ابن جريج.



قُولُه تَعَالَى: ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ ﴾؛ أي: أَفْسَدَ بيْنَنَا.

قَالَ أَبِو عُبِيدةَ: يُقَالَ: نزَغَ بِيْنَهُم يِنْزغ؛ أي: أَفْسَد وهيَّجَ، وبعْضُهم ينْزغ؛ أي: أَفْسَد وهيَّجَ، وبعْضُهم يكْسِر الزَّاي (مِنْ)(١) ينْزغ(٢)(٣).

﴿ إِنَّ رَبِي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ ﴾؛ أي: عالم بدقائقِ الأُمُورِ. وقد شرحْنَا معْنَى «اللَّطِيفِ» في الأنعام [آية: ١٠٢].

فإنْ قيلَ: قد توَالتْ علَى يُوسفَ نِعَمٌ جَّهُ "(١)، فَهَا (السِّرُ فِي)(٥) اقْتصَارِه على ذكرِ السِّجنِ، وهلَّ ذكرَ الجُبُب، وهو أَصْعَبُ.

فالجواب مِن وُجوهٍ:

أحدُها: أنَّه تركَ ذِكْر الجُبِّ تكرُّمًا؛ لئلَّا يذَكِّرَ إخْوتَهُ صَنِيعَهُم، وقد قالَ: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ ﴾.

والثَّاني: أنَّه خرَجَ مِن الجُبِّ إلى الرِّقِّ، ومِنَ السِّجنِ إلى الملْكِ، فكانَتْ هذه النِّعمةُ أوْفي.

والنَّالث: أنَّ طُول لُبِيه في السِّجنِ كانَ عُقوبةً له، بخلَافِ الجُبِ، فشكرَ اللهَ على عفْوه.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف)، و(م): يكسر زاي ينزغ.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(م): خمسة.

<sup>(</sup>٥) من الأصل فقط.

قال العُلماءُ بالسِّير: أقامَ يعْقوبُ بعْدَ قُدُومهِ مِصرَ أَرْبِعًا وعِشرينَ سنَةً.

وقالَ بعْضُهم، سبعَ عشرَةَ سنَةً فِي أهْنَا عَيْس، فلمَّا حضَرَتْهُ الوفَاةُ أَوْصَى إلى يُوسفَ أَنْ يُحملَ إلى الشَّامِ حتَّى يدْفِنَه عنْدَ أبِيه إسْحاقَ الوفَاةُ أوْصَى إلى يُوسفَ أَنْ يُحملَ إلى الشَّامِ حتَّى يدْفِنَه عنْدَ أبِيه إسْحاقَ [٣١٨/ ب]، ففَعَل به ذلِك، وكانَ عمْرُه مائةً وسبْعًا وأرْبَعِينَ سنَةً، ثُمَّ إنَّ يُوسفَ تَاقَ إلى الجنَّةِ، وعلِمَ أَنَّ الدُّنْيَا لا تدُوم فتمَنَّى الموْتَ(١).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ، وقتادَةُ: ولم يتَمنَّ الموْتَ نَبِيٌّ (قطُّ)(٢) قبْلَه (٣)، فقَالَ: ﴿ رَبِّ قَدْءَا تَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلِّكِ ﴾ يعْنِي: مُلْكَ مِصْرَ ﴿ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ وقد سبَقَ تفسيرُهَا [يوسف: ٦].

وفي «مِن» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها صِلةٌ، قالَه مُقاتِلٌ (١٠).

والثَّاني: أنَّها للتَّبعيض؛ لأنَّه لم يُؤْتَ كُلَّ الملْكِ، ولا كُلَّ تأويل الأحادِيثِ.

<sup>(</sup>۱) قالـه السـدي، أخرجه عنه الطبري في تفسـيره (۱٦/ ٢٨٢)، وانظر: معـالم التنزيل (٤/ ٢٨١)، والكشف والبيان (١٥/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٦/ ٢٧٨) (١٩٩٤٠)، وابس أبي حاتم (١٢٠١١) من طريق أسباط بن نصر، عن السُّدِّي، عن ابن عبَّاس رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُا، وأخرجه الطبري أيضًا (١٦/ ٢٨٠) بن نصر، عن السُّدِّي، عن ابن عبَّاس رَضِيَّالِلَهُ عَنْهُا، وأخرجه الطبري أبي حاتم (١٢٠١١) من طريق قتادة عن ابن عبَّاس وَضَالِلَهُ عَنْهُا، وأخرجه الطبري (١٦/ ٢٧٩) (١٩٩٤١) من طريق ابن جريج، عن ابن عبَّاس رَضَالَلُهُ عَنْهُا، وهذان منقطعان.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٣٥٢).

Q

قولُه تعالى: ﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قد شرحْنَاه فِي الأنْعام [آية: ٦].

﴿ أَنْتَ وَلِي مَهِ اللهِ اللهِ عَلِي أَمْرِي. ﴿ وَفَا نِي مُسْلِمًا ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد: لَا تُسلبني الإسلامَ حتَّى تتوفَّاني عليه (١٠).

وكانَ ابْنُ عقِيلٍ يقُول: لم يتَمنَّ يُوسفُ المؤت، وإنَّما سأَل أنْ يمُوتَ على صِفَةٍ. والمعْنى: توَفَّنِي إذا توَفَّيْتني مُسلمًا.

(قالَ الشَّيخُ)(٢): وهذَا(٢) الصَّحِيخُ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ والمعْنَى: أَلْحِقْنِي بِدرَجاتِهم.

وفيهِم قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهم أهْلُ الجِنَّةِ، قالَه عِكرِمَةُ.

والثَّاني: آباؤُه إبْراهِيمُ وإسْحاقُ ويعْقُوبُ، قالَه الضَّحَّاكُ.

قالُوا: فلمَّ احْتضَرَ يُوسفُ، أَوْصَى إلى يَهُوذَا، ومَاتَ، فتَشاحَ النَّاسُ في دفْنِه، كُلُّ يُحُبُّ أَنْ يُدفَن في محلَّتِه؛ رجاءَ البركَةِ، فاجْتمَعُوا على دفْنِه فِي النِّيلِ لِيمُرَّ الماءُ عليْهِ ويصِلَ إلى الجميع، فدَفَنُوه في صُندُوقٍ مِن رُخامٍ، فكانَ هُنالِكَ إلى أَنْ حَلَه مُوسى عليه السَّلام حين خرَج مِن مصرَ ودفنَه بأرْضِ كنْعَانَ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) في (ج): وهو.

قالَ الحسَنُ: مات يُوسفُ وهوَ ابْنُ مائةٍ وعشرينَ سنَةً(١).

وذكرَ مُقاتِلٌ: أنَّه ماتَ بعْدَ يعْقُوب بِسنَتَيْنِ (٢).

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللّ

قوْلُه تعَالى: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْكَاءَ الْغَيْبِ ﴾؛ أي: ذلِك الَّذي قصَصْنَا عليْكَ مِن أَمْرِ يُوسِفَ وإخْوَتِه مِنَ الأُخْبارِ الَّتي كانَتْ غائِبةً عنْك، فأنزَلَه اللهُ عليْكَ دلِيلًا على نُبُوَيِك.

﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ ﴾؛ أي: عندَ إخروة يُوسفَ ﴿ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ ﴾؛ أي: عزَمُ وا على إلْقائِده في الجُدبِّ ﴿ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴾ بيئوسفَ.

و[في](") هذا احْتجاجٌ على صِحَّةِ نُبوَّةِ نَبينا [محمَّدِ](") عَلَى الْأَلَه لم يُشاهِدُ تلْك القِصَّةَ، ولا كانَ يقْرأُ الكتابَ، وقد أُخبر عنْها بهذَا الكلامِ المعْجزِ، فذَلَّ على أنَّه أُخبر بوخي.

﴿ وَمَاۤ أَكُنُّ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [بوسف: ١٠٣]. قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَكُنُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٧٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٠٢)، وانظر: معالم التنزيل؛ للبغوي (٤/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(؛)</sup> من (ج).

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: إِنَّ قُرِيشًا واليهُودَ سِأَلَتْ رسُولَ الله عَلَى عَنْ (۱) قِصَّةِ يُوسَفَ وإخْوَتِه، فشرَحَها شرْحًا شَافيًا، وهو يُؤمِّلُ أَنْ يكُونَ ذلِك سببًا لإِسْلامِهِم، فخَالَفُوا ظنَّه، فحَزِن رسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَمَالى بهذِه الآيَةِ (۱).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعْناها: وما أكْثر النَّاس بمِؤْمِنين ولوْ حرَصْت علَى أَنْ تَهْدِيَهُم (٣).

﴿ وَمَا لَتَنْكُهُمْ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: على القُرْآنِ وتِلاوتِهِ [وهِدَايتِكَ ] (١) ﴿ مِنْ أَجْرٍ اللهُ وَمَا لَتُكُ اللهُ عَلَيْهِ ﴾؛ أي: ما هو إلَّا تذْكِرةٌ للهُم لما فيهِ صَلاحُهُم ونجَاتُهم.

﴿ وَكَأَيِن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۚ ﴿ وَكَأَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۗ ﴿ وَكَأَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۗ ﴿ وَكَا إِنَّهِ مِنْهَا مُعْرِضُونَ ۗ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۗ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۗ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْهَا مُعْرِضُونَ اللَّهُ وَلَا أَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ السَّمَاتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلَ عَلَيْهَا وَلَوْلَهُ عَلَيْهَا وَلَهُمْ عَنْهَا مُعْرَضُونَ وَاللَّهُ وَلَا أَوْلِي اللَّهُ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا وَلَوْلَا لَهُ وَلَا أَنْ إِلَيْ عَلَيْهِا وَلَوْلَا لَهُ عَلَيْهِا وَلَوْلَ عَلَيْهَا وَلَوْلَا لَا لَهُ عَلَيْهَا وَلَوْلَا لَوْلَا لَهُ عَلَيْهَا وَلَوْلَالِمُونَ اللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُا وَلَهُمْ عَنْهَا مُعْرَضُونَ وَلَوْلَ عَلَيْهِا وَلَوْلُونَا لِهُ إِلَيْ إِلَيْ لَوْلِي عَلَيْهِا وَلَا أَنْ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِا وَلَوْلَا لَهُ عَلَيْهُا وَلَوْلُولَ اللَّهُ عَلَى إِلَيْهِ عَلَيْهُا وَلَا لَمُولِكُونَ اللَّهُ عَلَيْهِا وَلَوْلَالِهُ عَلَيْهُمْ عَلَا لَهُ عَلَيْهُا وَلَوْلِي اللَّهُ عَلَيْهِا لِلللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى إِلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَالْمُوالِقِلِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَالْكُولِ عَلْعَلَاقِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُا عَلَا ع

[1/٤١٩] قُولُه تعَالى: ﴿ وَكَأَيِن ﴾؛ أي: وكَم ﴿ مِنْ ءَايَةِ ﴾؛ أي: عَلامَةٍ ودلَالَةٍ تَعَالَى: ﴿ يَمُرُونَ عَلَيْهَا ﴾؛ أي: تَدُلُّمُ مَا عَلَى تَوْحيدِ اللهِ، مِن أَمْرِ السَّمَواتِ والأَرْضِ. ﴿ يَمُرُونَ عَلَيْهَا ﴾؛ أي: يتَجَاوِزُونَها غيْرَ مُتَفَكِّرينَ ولَا مُعْتَبرينَ.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ اللَّهِ [بوسف: ١٠٦]. قولُه تعَالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) في (ج): في.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٦٣٧)، والتفسير البسيط (١٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) من (ج)، و(ف)، و(م).

## فيهِم ثَلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ المشْرِكُونَ.

ثُمَّ في معْناها المتعَلِّقِ بِهم قوْلَان:

أحدُهما: أنَّهم يُؤمِنُون بأنَّ اللهَ خالِقُهم ورَازِقُهم وهُمْ مُشرِكونَ بهِ، رَواه أبوصَالِح، عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ، وعِكرِمَةُ، والشَّعبيُّ، وقتادَةُ.

والشَّاني: أنَّهَا نزَلَتْ في تلْبِيةِ مُشركيِ العَربِ، كانُوا يقُولُون: لَبَيك اللَّهُمَّ لَبَيْكَ لَبَيْكَ لَا شرِيكَ لَكَ، إلَّا شَريكًا هوَ لَكَ، تَمْلِكُه ومَا ملَكَ، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْنِ عبَّاسِ.

والشَّاني: أنَّهمُ النَّصاري، يُؤمِنونَ بأنَّه خالِقُهُم ورَازِقُهُم، ومعَ ذلِك يُشركونَ بهِ، رَواه العَوفِيُّ عن ابْن عبَّاس.

والثَّالَـث: أنَّهَـمُ المنافِقُـون، يُؤمِنُون في الظَّاهِرِ رِئَاءَ النَّـاسِ، وهـم في الباطِـنِ كافِـرون، قالَـه الحسَـنُ.

فإنْ قِيل: كَيْفَ وصَفَ المشرِكَ بالإيهانِ؟.

فالجوابُ: أنَّه ليْس المرَادُ بهِ حقِيقةَ الإيهانِ، وإنَّها المعْنَى: أنَّ أكْثرَهُم، مع إظْهارِهِمُ الإيهانَ بألْسِنتِهِم مُشركونَ.

﴿ أَفَأَمِنُوٓا أَن تَأْتِيَهُمْ غَنشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللهِ أَوْ تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [بوسف: ١٠٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَفَأَمِنُوا أَن تَأْتِيَهُمْ غَنْشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ ٱللهِ ﴾.

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: الغاشِيةُ: المجَلِّلَةُ تغْشَاهُم (١).

وقالَ الزَّجَّاجُ: المعنني: يأتيهم مَا يغْمُرُهم مِنَ العذَابِ(٢).

والبغْتَةُ: الفجْأَةُ مِن حيْثُ لم تتوقَعْ.

﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آَدَّعُوٓ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْمِنَ ٱللَّهُ وَمَآ أَنَاْمِنَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْمِنَ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَقَ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّ

قوْلُه تعَالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِ ﴾ المعننى: قُلْ يَا مُحَمَّدُ للمُشركين: هذِه الدَّعوةُ الَّتي أَنَا عليْهَا ﴿ سَبِيلِ ﴾؛ أي: سُنتِي ومنْهَا جِي.

والسَّبِيل يُذكَّرُ ويُؤنَّثُ (٤)، وقد ذكرْنَا ذلِك في آل عمران [آية: ١٩٥].

﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾؛ أي: على يقِينٍ.

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: وكُلُّ مُسلِم لا يَخْلُو مِنَ الدُّعَاءِ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ؛ لأَنَّه إذا تَلا القُرانَ، فقَدْ دعَا إلى اللهِ بهَا فيهِ، ويجُوز أَنْ يَسِمَّ الكلامُ عنْدَ قَوْلِه: ﴿ إِلَى اللهِ بِهَا فَقِهِ مَا ابْسَداً فَقَالَ: ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَبَعَنِي ﴾ (٥).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَشُبَّحَنَ ٱللَّهِ ﴾ المعْنَى: وقُلْ سَبْحَانَ اللهِ؛ تَنْزِيهَا له عَمَّا أَشْرَكُوا.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) في (ف): إياها.

<sup>(</sup>٤) في (م): تذكر وتؤنث.

<sup>(</sup>٥) ذكر عنه ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٦٣).

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالُا نُوجِىٓ إِلَيْهِم مِّنَ أَهْلِ ٱلْقُرَىُّ أَفَلَرْ يَسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّأُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٢٠٠٤﴾ [يوسف: ١٠٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا ﴾.

هـذَانـزَلَ مِـن أَجْلِ قَوْهِم: هَـلَّا بعْثَ اللهُ ملِكًا، فالمعْنَى: كَيْفَ تعْجَبُوا مِن إِرْسَـالِنَا إِيَّاك، وسائِرُ الرُّسُـلِ كَانُوا على مثْلِ حالِك {يُوحَى إِلَيْهِمُ}؟.

وقرَأ حفْصٌ عنْ عاصِم: «نُوحِي» بالنُّونِ<sup>(١)</sup>.

والمرادُ بالقُرى: المدَائِنُ.

وق الَ الحسَنُ: لم يبعْثِ اللهُ نبِيًّا مِن أهْلِ الباديةِ، ولَا مِنَ الجِنِّ، ولا مِنَ الجِنِّ، ولا مِنَ النِّساءِ(٢).

قالَ قتادَةُ: لأنَّ أهْلَ القُرى أعْلَمُ وأحْلُم مِن أهْلِ العمُودِ(٣).

قوُلُه تعَالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ يغنِي: المشركِين المنْكِرينَ فُنُوتَكَ ﴿ فَيَنظُرُوا ﴾ إلى مَصَارع الأُمَ ما المكذّبة فيغتَبِروا بذلِك.

﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ يغنِي: الجنَّة ﴿ خَيْرٌ ﴾ مِنَ الدُّنْيا ﴿ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا ﴾ الشِّرْكَ.

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٦٤) عن الحسن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٢٩٣).



[١٩٩] قَالَ الفَرَّاءُ: أُضِيفَتِ السَدَّارُ [إلى] (١) الآخِرَةِ، وهي الآخِرةُ؛ لأنَّ العرَبَ [قد] (١) تُضِيفُ الشَّيءَ إلى نفْسِه إذَا اخْتَلَف لفْظُه؛ كقوْلِه: ﴿ لَمُوَحَقُ العَرَبَ [قد] (١) تُضِيفُ الشَّيءَ إلى نفْسِه إذَا اخْتَلَف لفظُه؛ كقوْلِه: ﴿ لَمُوَحَقُ العَرِبَ العَرَبَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

قُولُه تَعَالى: ﴿ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾.

قرَأ أَهْلُ المدينَةِ، وابْنُ عامِرٍ، وحفْصٌ، والمفضَّلُ، ويعْقُوبُ (١٠): «تَعْقِلُونَ» بالتَّاء، وقرَأَ الآخَرُون بالياءِ، والمعْنَى: أفلا يعْقِلُون هذا فيُؤمنوا (٥٠).

﴿ حَتَى إِذَا ٱسْتَنْفَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواۤ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَّرُنَا فَنُجِّى مَن نَشَآةٌ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِِينَ ﴿ ﴾ [بوسف: ١١٠].

قُولُه تَعَالى: ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْضَ ٱلرُّسُلُ ﴾.

المعْنَى متعلِّقٌ بالآية الأُولى، فتَقْدِيرُه: وما أَرْسَلْنا مِن قبلِكَ إلَّا رِجالًا، فدَعَوا قوْمَهُم، فكذَّبُوهم، وصَبَرُوا وطَال دُعاؤُهُم وتكذِيبُ قوْمِهم حتَّى إذا اسْتيْأَس الرُّسُلُ.

<sup>(</sup>١) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٥٥-٥٦).

<sup>(</sup>٤) في (ف): والمفضل عن يعقوب.

<sup>(</sup>٥) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٠).

#### وفيهِ قولان:

أحدُهما: اسْتِياً سُوا مِن تصديق قوْمِهم، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّاني: مِن أَنْ نُعذِّبَ (١) قَوْمَهُم، قالَه مُجاهِدٌ.

قُولُه ("): ﴿ وَظُنُّواۤ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾ قرراً ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو، وابْسنُ عامِر: «كُذِّبُوا» مشددَّة النَّالِ [مضْمُومـةَ الـكافِ](٣).

والمعْنَى: وتيقَّنَ الرُّسلُ أنَّ قوْمَهم قد كذَّبُوهُم، فيكونُ الظَّنُّ هاهُنا بمعْنَى: اليقين، هـ ذَا قـوْلُ الحسَن، وعَطاءٍ، وقتادَةً.

وقرَأ عاصِمٌ، وحمْزَةُ، والكِسائِيُّ: «كُذِبُوا» خفيفة (١٠).

والمعْنَى: ظَنَ قَوْمَهِم أَنَّ الرُّسُلَ قد كُذِبوا فيهَا وُعِدُوا [بهِ](٥) مِنَ النَّصر؛ لأنَّ الرُّسُلَ لا يظُنُّون ذلك.

وقرَأ أبو رَزينٍ، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ: «كَذَبُوا» بفتْح الكافِ والذَّالِ خَفِيفةً (٦٠). والمعْنَى: ظنَّ قوْمَهم أيْضًا أنَّهُم قد كَذَّبُوا، قالَهُ الزَّجَّاجُ(٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل: يُعذب، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(م). وهي قراءة سبعية، انظر: السبعة (ص: ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) قراءة سبعية، انظر: السبعة (ص: ٣٥٢).

<sup>(</sup>٥) من (ج)، و (م).

<sup>(</sup>٦) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (١/ ٣٥٠)، ومختصر الشواذ (ص: ٧٠).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٢).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ جَآءَهُمْ نَصَرُنَا ﴾ يعني (١): الرُّسلَ.

﴿ فَنُجِي مَن نَشَآء ﴾ قرراً ابْنُ كثير، ونافِع، وأبو عمْرو، وحمْزَة، والكِسَائِيُّ: «فنُنْجِي» بنُونَيْن، الأولى مضمومة والثَّانية ساكِنة والياء ساكِنة (٢).

وقراً أبْن عامِر، وأبو بكر، وحفْص، [جمِيعًا] (٢) عن عاصِم، [ويعْقُوبُ] (٢): «فَنُجِيَ» مشدَّدةَ الجيمِ مفتُوحةَ الياءِ بنُونٍ واحدةٍ، يعْنِي: المؤمنين، نجُوا عنْد نُرولِ العذاب (٥).

﴿ لَقَدْكَاكَ فِي فَصَصِمِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابُ مَاكَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَكَ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ [يوسف: ١١١].

قُولُه تَعَالى: ﴿ لَقَدَّكَاكَ فِي قَصَصِهِمْ ﴾؛ أي: في خبَرِ يُوسفَ وإخْوَتِه.

ورَوى عبْدُ الوَارثِ كَسْرَ القَافِ، وهي قِراءةُ قتادَةَ، وأبي الجوزَاءِ(١).

﴿ عِبْرَةٌ ﴾؛ أي: عِظَةٌ ﴿ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾؛ أي: لِـذوِي العُقـولِ السَّـلِيمةِ؛ وذلِك مِن وجهين:

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) في (ج): أي.

<sup>(</sup>٢) قراءة سبعية، انظر: السبعية (ص: ٣٥٢).

<sup>(</sup>٣) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) من (ج)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٥) قراءة سبعية، انظر: السبعة (ص: ٣٥٢).

<sup>(</sup>٦) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (٢٥٣)، والكامل (ص: ٢٠٦).

أحدُهما: ما جرَى لِيوسُفَ مِن إعْزَازِهِ وتملِيكِهِ بعْد اسْتِعْبَادِه، فإنَّ مَن فعَل ذلِكَ بهِ، قادِرٌ على إعْزازِ محمَّدٍ اللهِ وتعلِيةِ كلِمَتِه.

والشَّانِ: أَنَّ مَنْ تَفَكَّر؛ علِمَ أَنَّ مَمَّدًا ﷺ، معَ كوْنِه أُمِّيًا، لم يأْتِ بهذِه القِصَّةِ على مُوافقةِ ما فِي التَّوراةِ مِن قَبَلِ نَفْسِه، فاستُدِلَّ [بذلِك](١) على صِحَّةِ نُبوَّتِه.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مَاكَانَ حَدِيثَ اَيُفَتَرَعَ ﴾ في المشار إليه قو لَانِ: أحدُهما: أنَّه القُر آنُ، قالَه قتادَةُ.

والثَّاني: ما تقدَّم مِنَ القَصَص، قالَهُ ابْنُ إسْحاق.

فعَلَى القَوْلِ الأَوَّلِ: يكونُ معْنَى قوْلِه: ﴿ وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَكَذَيْهِ ﴾: ولكن كان تصْدِيقًا لما بيْنَ يديْهِ مِنَ الكُتبِ ﴿ وَتَفْصِيلَ كُلِّ مَنَ عِنْهُ عَتَاجُ إليه مِنْ أُمور الدِّين ﴿ وَهُدَى ﴾ بيَانًا ورحمةً لِقوْمٍ يُؤمِنون؟ أي: يُصدِّقُون بهَا جاءَ به مُحمَّدٌ ﴾.

وعلى القوْلِ الثَّاني: وتفْصِيلَ كُلِّ شيْءٍ مِن نبَأِ يُوسُفَ وإخْوَتِه.

<sup>(</sup>۱)من (ر)، و(م).



[1/24.]

اخْتَلَفُوا فِي نُزُولِهِا عَلَى قَوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها مكيَّةٌ، رَواه عليُّ بْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قَالَ الحسَنُ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرِ<sup>(۱)</sup>، وعطَاءٌ، وقتادَةُ.

ورَوى أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أَنَّهَا مَكِيَّةٌ، إِلَّا آيَتَيْنِ، منْهَا قُولُه: ﴿ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةً ﴾ ... إلى آخِرِ الآيةِ [الرعد: ٣١]، وقَوْلُه ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكَ ﴾ [الرعد: ٤٣]".

والشَّاني: أنَّها مدنِيَّةٌ، (رَواه عطَاءٌ الخُرَاسانِيُّ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ جابرُ بْنُ زيْدِ (۱).

ورُوي عن ابْنِ عبَّاسٍ أنَّها مدَنِيَّةٌ)(٥)، إلَّا آيَتَيْنِ نزَلَتَا بمِكَّةَ، وهُما قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَ انَّاسُيِّرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ ﴾... إلى آخرها [الرعد: ٣١](١).

(١) من (م).

(٢) أخرجه عنه سعيد بن منصور وابن المنذر، كما في الدر المنثور (٨/ ٣٥٩)، ونقله مكي في الهداية (٥/ ٣٦٩) عنه وعن قتادة. وينظر: البيان في عد آي القرآن (ص: ١٦٩).

(٣) تنويس المقباس (ص: ٢٠٥)، ونقله الثعلبي في الكشف والبيان (٥/ ٢٦٧) عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عبًاس، وانظر: تفسير السمعاني (٣/ ٧٥).

(٤) أخرجه أبو الشيخ وابن مردويه عن ابن عباس، كما في الدر المنثور (٨/ ٣٥٩)،

(٥) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

(٦) انظر: البيان في عد آي القرآن؛ للداني (ص: ١٦٩)، ومعاني القرآن؛ للزجاج (٣/ ١٣٥)، تفسير الطبري (١٦/ ٤٥٧).



وقالَ بعْضُهم: المدنيُّ منْهَا قوْلُه: ﴿ هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَّقَ ﴾ ... إلى قوْلِه: ﴿ لَهُ وَالَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَّقَ ﴾ [الرعد: ١٤].

#### بِنَدِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيدِ

﴿ الْمَرْ قِلْكَ مَايَنَ الْكِنَبِ وَالَّذِى أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيْكَ ٱلْحَقُ وَلَكِنَ أَكُثَرَ النَاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ اللّهُ الّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرَوْمَا ثُمُمَ اسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى كُذَيِرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآبَئِتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءَ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ ﴾ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسمَّى كُذَيِرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآبَئِتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءَ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ ﴾ [الرعد: ١ - ٢].

قوْلُه سبحانه تعَالى: ﴿ الْمَر ﴾ قدْ ذكرْنَا في سُورةِ البقرة جُملةً مِن الحكام في معاني هذِه الحُروفِ.

وقد رُوي عن ابْن عبَّاس فِي تفْسِيرِ هذِه الكلِمَةِ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ معْناهَا: أنَا اللهُ أعْلَم وأرى، رَواه أبو الضَّحَى عنْهُ.

والثَّاني: أَنَا اللهُ أَرَى، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ عنْهُ.

والثَّالث: أنَا اللهُ الملِكُ الرَّحمنُ، رَواه عطَاءٌ عنْهُ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ تِلْكَ مَايَتُ ٱلْكِنْبِ ﴾ فِي «تلْك» قوْلَانِ، وفِي «الكتَابِ» قَوْلُانِ قَد تقدَّمَت فِي أُوَّل يُونُسَ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱلَّذِىٓ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ ٱلْحَقَّ ﴾ يعْنِي: القُرآنَ وغيْرَه مِنَ الوحي ﴿ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يعْنِي: أَهْلَ مكَّةً (١).

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٨٠).

قَالَ الزَّجَّاجُ: لَّا ذكر أنَّهُم لا يُؤمِنونَ؛ عرَّف الدَّليلَ الَّذِي يُوجِبُ التَّصْدِيقَ بالخالقِ فقَال: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ ﴾ (١).

قالَ أبو عُبيدةً (٢): العمَدُ: متحرَّكُ الحرُوفِ بالفتْحةِ، وبغضُهم يحِرِّكُها بالضَّمَّةِ؛ لأنَّها جمع عمُودٍ، وهوَ القِياسُ؛ لأنَّ كُلَّ كلمةٍ هِجاؤُهَا أرْبعةُ أَحْرِفِ، الثَّالث منْها ألِفٌ أو يَاءٌ أوْ وَاوٌ، فجَمِيعُه (٣) مضْمُومُ الحرُوفِ؟ نحُو: رسُول. والجمْعُ: رُسُلٌ، وحِمارٌ، والجمع: مُمُر، غيرَ أنَّه قد جاءَتْ أسامي استعمَلُوا جميعَها بالحركة والفتْحةِ؛ نحو: عمود، وأديم، وإهاب، قالوا: أُدُم، وأُهب (٤). ومعنى «عمد»: سِوار، ودَعِائم، وما يعمد البناء.

وقرَأَ أبو حيْوَةَ: «بغَيْر عُمُد» بضَمِّ العينِ والميم<sup>(٥)</sup>.

وفي قوْلِه: ﴿ تَرُونَهَا ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ هاءَ الكِنايةِ ترجِعُ إلى السَّمَواتِ، فالمعْنَى: ترَوْنَها بغَيْر عمَدٍ، قائه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ الحَسَنُ، وقتادَةُ، والجمْهُورُ.

وقالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: «تَرَوْنَهَا»(١): خبرٌ مُستأنف، والمعْنَى: رفع السُّمواتِ بلا عمدٍ ودعَامةٍ تمسكُهَا، ثُم قالَ: "ترَوْنَهَا"؛ أي: ما تُشاهِدون

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) في (ج): عبيد.

<sup>(</sup>٣) في (ج): فجمعه.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٥) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٥٣).

<sup>(</sup>٦) في (ج): يرونها.



مِن هذا الأمْرِ العَظِيمِ، يُغنيكم عن إقامَةِ الدَّلائل عليهِ(١).

والثَّاني: أنَّها ترجِعُ إلى العمدِ، فالمعْنَى: إنَّها بعمَدِ لا ترَوْنَها، رَواه عطَاءٌ، والضَّحَاكُ(٢) عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وقالَ: لها عمدِ على قافٍ، ولكنَّكُم عطَاءٌ، والضَّحَاكُ(٣)، وإلى هذا القوْلِ ذَهَبَ مِجاهِدٌ، وعِكرمَةُ، والأوَّلُ أصَحُّ.

قوْلُ مَعَالى: ﴿ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾؛ أي: ذلَّلَهُ إِلَيْ يُسِراد منْهُ مَا ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾؛ أي: إلى وقت معْلُوم، وهوَ فنَاءُ الدُّنْيا. ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾؛ أي: يضرفُ ه بحكمَتِ ه. ﴿ يُفَصِّلُ الْآيَلَتِ ﴾؛ أي: يُبيِّنُ الآيَاتِ الَّتِي تدلُّ أَنَّ هُ قَادِرٌ على البعْثِ لِكَي تُوقِنُوا بذلِك.

وقراً أبو رَزينٍ، وقتادَةُ، والنَّخَعِيُّ: «نُدَبِّرُ الْأَمْرَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ» بالنُّون فيها (١٠).

(۱) الأضداد (ص: ٢٦٨)، وإيضاح الوقف والابتداء (٢/ ٧٣٠- ٧٣١)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) في (ج): الضحاك وعطاء.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٦/ ٣٢٤) من طريق شريك، عن سهاك، عن عكرمة، عن ابن عبّاس، ويشهد له بمعناه من طريق معاذ بن معاذ قال: حدثنا عمران بن حدير، عن عكرمة، قال: قلت لابن عبّاس، وقاله قتادة عن ابن عبّاس مرسلًا. وانظر: التفسير البسيط؛ للواحدي (١٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٧٠)، وعزاها الهذلي في الكامل (ص: ٥٧٧) للخزاز عن حفص والخفاف عن أبي عمرو، والكرماني في شواذ القراءات (ص: ٢٥٤) لأبان بن تغلب، وهارون العتكي عن أبي عمرو، وانظر: التحصيل؛ للمهدوي (٣/ ٥٦٣).

﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى وَأَنْهَٰ رَأَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱلثَّمَانَ يُعَلِّي اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ فِي ذَالِكَ لَآدَيْتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [الرعد: ٣].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي مَدَّ ٱلْأَرْضَ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسِ: بسَطَها علَى الماءِ (١٠). قُولُه تَعَالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ ﴾.

ق الَ الزَّجَ اجُ: أي: جب الَّا ثوَابِتَ، يُق ال: رسَ السَّيءُ يرْسُوا رُسُوا، فه وَ رَاسٍ؛ إذَا ثَبَتَ (٢).

و ﴿ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ﴾؛ أي: نوْعَـيْنِ. والسزَّوجُ: الواحِـدُ الَّـذِي لـه قرِيسنٌ مِـن جنْسِـه. قالَ المفَسِّرون: ويعْنِي بالزَّوْجيْنِ: الحُلُـوَ والحامِـضَ، والعـذْبَ والملحَ (٣)، والأبْيـضَ والأسْـودَ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ ﴾ قد شرحْنَاه في الْأَعْرَافِ.

﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنْ أَعْنَبِ وَزَرْعٌ وَنَجِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءِ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِى ٱلْأُكُلِ ۚ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِمَنْقَىٰ بِمَآءِ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِى ٱلْأُكُلِ ۚ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِمَنْقَانِ يُسْقِلُونَ لَا اللهِ عَدَ اللهِ عَدَ اللهِ عَدَ اللهِ عَدَ اللهُ عَلَى اللهُ عِلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتٌ ﴾ فِيها قولانِ:

أحدُهما: أنَّها الأرْضُ السَّبِخَةُ، والأرْضُ العذْبَةُ، تنْبُتُ هـذِه، وهـذِه إلى جنْبِهَا لا تنْبُتُ، هـذا قـوْلُ ابْنِ عبّاس، وأبي العالِيةِ، ومُجاهِد، والضَّحَاكِ.

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).



والشَّاني: أنَّها القُرى المتجَاوِرَاتُ، قالَه قتادَةُ، وابْنُ قُتيبة (۱)، وهو يرجِعُ إلى معْنَى الأوَّلِ.

قوْلُسه تعَسالى: ﴿ وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ ﴾ قسراً ابْسنُ كَثِيرٍ، وأَبِس عمْسرو، وحفْسصٌ عسنْ عاصِسمِ: ﴿ وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ ﴾ دفعًا فِي السكُلِّ.

وقرَأ نافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحْزَةُ، والكِسائِيُّ وأبو بكْرِ عنْ عاصِمِ: «وزرعِ ونخيلٍ صِنْوانٍ وغيرِ صِنْوَانٍ» خفضًا فِي الكُلِّ (٢).

ق الَ أبوع لِيِّ: مَن رفَع، فالمعْنَى: وفي الأرْضِ قِطعٌ [مُتج اوراتٌ] (٣) وجنَّ اتٌ، وفي الأرْضِ زرْعٌ، ومَنْ خفَضَ حمَلَه على الأعْنَ ابِ، فالمعْنَى: جنات مِن أعن اب، ومِن زرع، ومِن نخيل (١).

قُولُه تعَالى: ﴿ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ ﴾ هذَا مِن صِفة النَّخِيلِ.

ق الَ الزَّجَ الجُ: الصِّنُوان: جَمْعُ صِنْوٍ وصُنْوٍ، ومعْنَاه: أن يكونَ الأَصْلُ واحدًا، وفيهِ النَّخلتَ انِ والشَّلاثُ والأَرْبَعُ (٥٠).

وكذلِك قبالَ المفَسِّرُونَ: الصِّنْوانُ: النَّخِلُ المجتمِعُ، [و] (١) أَصْلَهُ وَاحِدٌ، وغيرُ صِنْوَانٍ: المتفرِّقُ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣١).

<sup>(</sup>٣) من (م).

<sup>(</sup>٤) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٦).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٦) من (ج)، و(ف)، و(ر)، و(م).

وقراً أبو رَذِين، وأبو عبدِ الرَّحنِ السُّلمِيُّ، وابْن جُبيرٍ، وقت ادَةُ: «صُنُوان» بضع الصَّاد(١).

قَالَ الفَرَّاءُ: لُغَة أَهْ لِ الحِجازِ: «صِنْوَان» بكَسْرِ الصَّادِ، وتميمٌ وقيسٌ يضُمُّونَ الصَّادَ<sup>(٢)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿ يُسْقَىٰ بِمَآءِ وَاحِدِ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو: «تُسْقَى» بالتَّاءِ، «ونُفَضِّلُ» بالنُّونِ، وقَرَأ حمْزةُ، والكِسَائِيُّ: «تُسْقَى»(٣) بالتَّاء أيْضًا، لكنَّهُما أمَالَا القَافَ.

وقرَأَ الحسَنُ (٤): «ويُفَضِّلُ» بالياءِ. وقرَأَ عاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ: «يُسْقَى» باليَاءِ، «ونُفَضَّلُ» بالنُّون، وكلُّهُم كسَرَ الضَّادَ (٥).

ورَوى الحلَبِيُّ عنْ عبد الوَارثِ ضَمَّ اليَاءِ مِنْ «يُفَضَّلُ» وفتْحَ الضَّادِ، «بعْضُها» برفْع الضَّاد<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هـي قـراءة عاصـم في روايـة القـواس في السبعة (ص: ٣٥٦)، وجامـع البيـان؛ للـداني (٣/ ١٢٤٣)، وزاد أنهـا روايـة المفضـل أيضًـا.

<sup>(</sup>٢) كتاب فيه لغات القرآن (ص: ٧٧).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) قراءتان سبعيتان، انظر: (ص: ١٣١).

<sup>(</sup>٦) قراءة شاذة، انظر عزوها في مختصر الشواذ (ص: ٧٠)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٥٤).

وق الَ الفرَّاء: مَن قرأً: «تُسْقَى» بالتَّاء؛ ذهَب إلى تأنِيثِ الزَّرعِ، [رعِ، وقالَ الفَرَّاء: ومَن كسَرَ (١)؛ ذهَب إلى النَّب تِ، وذلِك كلُّه يُسْقَى بهَاءِ وَالجنَّاتِ، والنَّخيلِ، ومَن كسَرَ (١)؛ ذهَب إلى النَّب تِ، وذلِك كلُّه يُسْقَى بهَاءِ وَاحدٍ، وأُكُله خُتلِفٌ حامِضٌ وحُلوٌ، ففِي هذَا آيةٌ (١).

قالَ المفسرونَ: الماءُ الوَاحِدُ: [ماءُ] (") المطر، والأُكُل: النَّمرُ، بعْضُه أَكْثَر (ن) مِن بعْضٍ، وبعْضُه حَلوٌ، إلى أَكْثَر (ن) مِن بعْضٍ، وبعْضُه حَلوٌ المن بعْضٍ، وبعْضُه حامِضٌ وبعْضُه حُلوٌ الله عُيْرِ ذلِك، وفي هذَا دلِيلٌ على بُطلانِ قوْلِ الطَّبَائِعيِّينَ؛ لأنَّه لو (٥) كانَ حُدوثُ الثَّمرِ على طبع الأرْضِ والهوَاءِ [والماء] (١)؛ وجَبَ أَنْ يَتَفِقَ مَا يَحْدثُ لِاتَّفاقِ مَا أَوْجَبَ الحُدوثَ، فلمَّ وقَع الاخْتِلافُ دَلَّ على مُدبِّرِ قادِر.

﴿ إِنَّ فِ ذَالِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ أنَّه لا تجُوز العِبادةُ إلَّا لمن يقْدِر على هذا.

﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَءِ ذَا كُنَا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيمٌ ۚ وَأُولَتِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آعْنَاقِهِمٌ وَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ الرَّعَدِ: ٥].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ ﴾؛ أي: مِن تكْذِيبِهِم وعبَادَتِهِم مَا لَا

<sup>(</sup>۱) في (ر): ذكر.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) في (ر)، و(م): أكبر.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٦) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

ينْفَعُ ولَا ينضُرُّ بعدَمَا رَأُوا مِن تأْثِيرِ قُدرةِ اللهِ عنَّ وجلَّ في خلْقِ الأشْياءِ، فإنْكَارُهُم البعْثَ مؤضِعُ عجَبِ.

وقيل: المعننى: وإنْ تعْجَبْ بَهَا وقفْتَ عليْهِ مِنَ القِطعِ المتجَاوِرَاتِ وقُدرةِ ربِّك في ذلِك، فعَجَبٌ جحْدُهم البعْث؛ لأنَّه قد بانَ لمُهم مِن خلْقِ السَّمواتِ والأرْضِ ما يدُلُّ على أنَّ البعْثَ أسْهلُ في (١) القُدرة.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَّبًّا أَهِنَّا ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو عمْرِو: «آيذا كُنَّا تُرَابًا آينًا» جميعًا بالإستِفهام، غيرَ أنَّ أبا عمْرِو يمدُّ الهمزة ثُمَّ يأتِي باليَاءِ ساكنَةً، وابْنُ كثِيرٍ يأتِي بياءِ ساكنةٍ بعْدَ الهمْزَةِ مِن غيْرِ مَدِّ.

وقراً نافِعٌ: «آيـذا» مشْلَ أبي عمْرِو، واخْتُلِف عنْهُ في المدِّ، وقراً: «إِنَّا لَفِي خَلْقِ» مكسورةً على الخبرِ.

وقرَأ عاصِمٌ، وحمْزةُ: «أَإِذَا كُنَّا» «أَإِنَّا» بهمْزَتَيْنِ فيههَا.

وقرَأ ابْنُ عامِر: «إِذَا كُنَّا تُرابًا» مكسُورةَ الألِفِ مِن غيْرِ اسْتفْهَامٍ، «أَإِنا» يهْمِزُ ثُمَّ يمدُّ ثُمَّ يهمِزُ على وزْن: عَاعَنَا (٢).

ورُوي عنِ ابْنِ عامرٍ أَيْضًا: «أَإِذَا» بهمْزَتَيْنِ لَا أَلِفَ بيْنَهُما<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) في (م): من.

<sup>(</sup>٢) في (م): فاعنَّا.

<sup>(</sup>٣) كلها سبعية، انظر: التيسير؛ للداني (ص: ١٣١)، وهذا أول موضع من مواضع تكرر الاستفهام، وفيها بعض الاستثناءات.

والأغْلالُ جُمُّعُ عَلَّ، وفيهَا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها أغْلالُ يوْم القيامَةِ، قالَه الأكْثرونَ.

والثَّاني: أنَّهَا الأعْمَالُ الَّتي هي أغْلالٌ، قالَهُ الزَّجَّاجُ(١٠).

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِنَةِ فَبَلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَاتُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشُدِيدُ الْعِقَابِ ( وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَسَدِيدُ الْعِقَابِ ( وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أَنْوَلَ عَلَيْهِ عَالِمَ أَلْفَيْعَلَمُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْوَى اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى الْمَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى وَمَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى وَمَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى عَلَيْهُ اللَّهُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى وَمَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى عَلَيْهُ اللَّهُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى وَمَا تَغْمِلُ كُلُّ أَنْفَى عَلَيْهُ اللَّهُ مَا عَلَمُ الْفَيْتِ وَالشَّهَدَةِ وَمَا تَغْمِلُ اللَّهُ وَمَا تَزْدَاذُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ( هَا عَلِمُ الْفَيْتِ وَالشَّهَدَةِ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ ال

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَاةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾.

اخْتلفُوا فيمَنْ نزَلَت على ثلاثةِ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّها نزلتْ في كفَّار مكَّةَ، سألُوا رسُولَ الله ﷺ أنْ يأْتِيَهُم بالعندَاب؛ اسْتِهزاءً منْهُم بذلِك، قالَهُ ابْنُ عبَّاسٍ.

والنَّانِ: في مُشرِكي العرَبِ، قالَهُ قتادَةُ.

والثَّالث: في النَّضِرِ بْنِ الحارِثِ حين قالَ: ﴿ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنْ الْهُوَ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنْ الْهُوَ الْخَقَ مِنْ عِندِكَ ﴾ [الأنفال: ٣٢]، قالَ مُقاتِلٌ (٢).

وفي السَّيئَةِ والحسنَةِ قُولَانِ:

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل (۲/ ۳٦۷).

أحدُهما: بالعذابِ قبلَ العافيَةِ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسٍ، ومُقاتِلٌ (١).

والثَّاني: بالشَّرِّ قبْلَ الخيْرِ، قالَهُ قتادَةُ.

فأمًّا ﴿ ٱلْمَثُكُنتُ ﴾ فقراً الجمهورُ بفتْح الميم. وقراً عُثمانُ، وأبو رَزينٍ، وأبو رَزينٍ، وأبو بَزينٍ، وأبو عَبْلةَ برفْع الميم(٢).

ثُمَّ في معناها قولان:

أحدهما: أنَّها العُقُوباتُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ (٣).

وقالَ الزَّجَّاجُ: المعْنى: قد تقدَّم من العذَابِ ما هوَ مثلُه، وما فيه [٢١/ب] نكالٌ، لو أنَّهم اتَّعظوا(٤٠).

وق الَ ابْنُ الأنباريِّ: المُثْلَةُ: العقوبة التي تُبقي في المعاقب شَيْنًا بتغيير بعض خَلْقِه، من قوْلهم: مثَّل فلانٌ بفلان، إذا شَانَ خلقَه بقَطْعِ أنفه أو أُذُنِهِ، أو سمْل عيْنيه، ونحو ذلك (٥٠).

والشَّاني: أنَّ المشلاتِ: الأمشالُ الَّتي ضربَهَا اللهُ عدزَّ وجلَّ لهم، قالَه مُجاهِدٌ، وأبو عُبيدة (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) قراءتان متواترتان، انظر: انظر: الكامل (ص: ٥٧٨).

<sup>(</sup>٣) في (ج): ابن السائب.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٦).

<sup>(</sup>٦) مجاز القرآن (١/ ٣٢٣).



## قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾.

قال ابن عباس: لذو تجاوزٍ عن المشركين إذا آمنوا، وإنَّه ﴿ لَشَدِيدُ الْعَدِيدُ الْعَدِيدُ الْعَدِيدُ الْعَدِيدُ الْعَدِيدُ الْعَرِكِ (١).

وقــالَ مُقاتــل: لــذُو تجــاوزِ عــن شركهــم في تأخــير العــذَاب، وإنَّــه ﴿ لَشَدِيدُ ٱلْعِفَابِ ﴾ إذا عــذَب (٢).

# فَضُلُ

وذهب بعْضُ المفسِّرين إلى أنَّ هذه الآيةَ منْسوخةٌ بقوْلِه تعَالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ، ﴾ والمحققون على أنها مُحكَمَةٌ.

قوْلُه تعالى: ﴿ لَوَلَا آنُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِّن رَّيِهِ ﴾ «لوْلَا»: بمعنى هلّا، والآيةُ الَّتي طلبوها؛ مشلُ عصا موسى وناقة صالح. ولم يقتنعوا (٣) بها رأوا، فقال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾؛ أي: مخوفٌ عذابَ الله، وليس إليْك (١) مِنَ الآيات شيءٌ.

#### وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ سنَّةُ أَقُوَالٍ:

أحدها: أنَّ المرادَ بالهادِي: اللهُ عنَّ وجلَّ، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وب قالَ سعِيدُ بْن جُبيرٍ، وعكْرِمَةُ، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ، والنَّخَعيُّ،

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) في (م): يقنعوا.

<sup>(</sup>٤) في (م): لك.

([فيكون المعنمي](١): إنَّما إليْكَ الإندَارُ، واللهُ الهادِي)(١).

والثَّاني: أنَّ الهادِي: الدَّاعي، رَواه عليُّ بْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالَث: أنَّ الهادي: النَّبِيُ ﷺ، قالَه الحسَنُ، وعطاءٌ (۱۳)، وقتادَةُ، وابْنُ زيْدٍ، فالمعْنَى: ولكلِّ قوْم نبيٌّ يُنذِرُهم (۱۰).

والرَّابع: أنَّ الهادي: رسُولُ اللهِ ﷺ أَبْضًا، قالَهُ عِكرِمَةُ، وأبو الضُّحى، والمعْنَى: أنْتَ مُنذِرٌ، وأنْتَ هَادٍ.

والخامِس: أنَّ الهادِي: العمَلُ، قالَه أبو العَالِيةِ.

والسَّادس: أنَّ الهَادي: القَائدُ إلى الخيْرِ أوْ إلى السَّرِّ قالَهُ أبو صالِحٍ (عن ابْنِ عبَّاسِ)(٥٠).

وقد رَوى المفَسِّرونَ مِن طُرُقِ ليْس فيها ما ينبتُ عن سعيدِ بْنِ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: لَمَّا نزَلَتْ هذه الآيةُ، وضَعَ رسُولُ اللهِ ﷺ يدَه على صدْرِه، فقَال: «أَنَا الْمُنْذِرُ» وأَوْمَا بيَدِه إلى منكِبِ عليَّ عليه السَّلام، وقَال: «أَنْتَ الهَادِي يَا عَليُّ بِكَ يُهْتَدَى مِنْ بَعْدِي»(١).

<sup>(</sup>١) ما بين ما بين المعكوفين ليس في الأصل، والمثبت من (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٣) ليس في (ر).

<sup>(</sup>٤) في (ج): منذرهم.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٥٧) من طريق الحسن بن الحسين الأنصاري، قال: حدثنا معاذ بن مسلم بيًاع الهروي، عن عطاء بن السَّائب، عن سعيد بن جبير،=

[قالَ المصنِّفُ](١): وهذا مِن موْضُوعاتِ الرَّافِضةِ.

ثمَّ إنَّ اللهَ تعالى أخبَرَهُم عن قدْرتِه، ردًّا على مُنكرِي البعثِ، فقَالَ: ﴿ أَللَهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى ﴾؛ أي: مِنْ علقَةٍ أو مُضغةٍ، أو زائدٍ أو ناقصٍ، أو ذكرٍ أو أنشَى، أو واحَدٍ أو اثْنينِ أوْ أكثر ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَكَامُ ﴾؛ أي: وما تنقُص.

﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ وفيهِ أَرْبِعَة أَقُوالٍ:

أحدُها: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ﴾: بالوضع لأقلّ مِن تسعة أشهُرٍ، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾: بالوضع لأقلّ مِن تسعة أشهُرٍ، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾: بالوضع لأكثر مِن تسعة أشهُرٍ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ سعِيدُ الوضع لأكثر مِن تسعة أشهُرٍ، والضَّحَّاكُ، ومُقاتِلٌ (٢)، وابْنُ قُتيبةً (٣)، والزَّجَاجُ (١).

والشَّانِ: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ﴾: بالسَّقط النَّاقيسِ، ﴿ وَمَاتَزْدَادُ ﴾: بالولَدِ التَّامِّ، رَواه العوْفِيُ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وعن الحسنِ كالقوْلَيْن.

والثَّالث: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ﴾: بإراقةِ الدَّم في الحمْل (حتَّى يتَضاءَلَ الولَدُ، ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾: إذَا أمْسكَتِ الدَّمَ فيعظُمُ الولَدُ)(٥)، قالَهُ مُجَاهِدٌ.

والرَّابِع: ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾: مَنْ ولَدنْـهُ مِـن قبْـلُ ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾:

<sup>=</sup>عن ابن عبَّاس به، والحسن هذا كان من رؤساء الشيعة، ليس بصدوق، ولا تقوم به حجة، ومعاذ مجهول نكرة، والآفة من أحدهما، يراجع الميزان (١/ ٢٢٥) (٣/ ١٧٨).

<sup>(</sup>١) من (م).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل (۳٦۸– ۳۲۹).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٥) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

مَنْ تلِده مِن بعْدُ، رُوي عنْ قتادَةَ، والسُّدِّيِّ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءِ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ﴾؛ أي: بقدرٍ.

قَالَ أَبِو عُبِيدةَ: هِ ومِفعال مِن القدرِ (۱). قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: علِمَ كُلَّ شيْءٍ فقدَّرَه تقْدِيرًا (۲).

قُولُه تعَالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ قد شرحنا ذلك في الأنْعَام. و ﴿ ٱلْكَ بِيرُ ﴾ بمعْنَى: العظيم.

ومعناه: يعودُ إلى كِبَرِ قدْره واسْتحقَاقهِ صِفاتِ العُلوِّ، فهوَ أَكْبر مِن كُلِّ كبيرٍ؛ لأنَّ كُلَّ كبيرٍ يصْغُر بالإضافَة إلى عظمَتِه. ويُقال: «الكبيرُ»: الَّذي كبُرَ عنْ مُشابهةِ المخلُوقِينَ.

فأمَّا ﴿ اَلْمُتَعَالِ ﴾ فقراً ابْنُ كثِيرِ: «المتعَالي» بياء في الوصْلِ والوقْفِ، وكذلِك روى عبْدُ الوارثِ عن أبي عمْرِو، وأثبَتها في الوقْفِ دُون الوصل ابْنُ شُنبوذ عن قُنبل، والباقُون بغيرياء في الحالَيْنِ (٣).

والمتعَالي: هـ و المتنزَّهُ عـنْ صِفاتِ المخلُوقينَ. قـالَ الخطَّابيُّ: وقـديكونُ بمعْنَـى العـالي فـوْقَ خلْقِه (١٠).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٣) انظر: مذهب ابن كثير في التيسير (ص: ١٣٤)، ورواية أبي عمرو ليست من طرقه، لكنها في السبعة (ص: ٣٥٨).

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء (ص: ٨٩).

Q

ورُوي عن الحسن أنَّه قالَ: المتعَالِي عمَّا يقول المشركون(١١).

﴿ سَوَآهُ مِنكُم مَّنُ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ، وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَيْلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ۞﴾ [الرعــد: ١٠].

قُولُه تَعَالى: ﴿ سَوَآءُ مِنكُم ﴾.

قالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: نابَ «سَوَاء» عَن مستوِ (")، والمعنى: مستوِ منْكُم ﴿ مَنْ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ ﴾؛ أي: أخْفَاه وكتمَه ﴿ وَمَنجَهَرَبِهِ ٤ ﴾: أعْلَنه وأظْهَرَهُ، والمعننى: أنَّ السِّرَ والجهرَ عنْدَه سَواءُ "".

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ﴾ فيه قولان:

أحدُهما: أنَّ المُسْتَخْفي: هو المستترُ المتواري في ظُلْمةِ اللَّيل، والسَّارِبُ بالنَّهار: الظَّاهرُ المتصرِّفُ في حوَائجةِ. يُقال: سرَبَتِ الإبِلُ تسرُبُ؛ إذا مضتْ في الأرْض ظاهِرَةً، وأنْشَدُوا [من الطويل]:

أَرَى كُلَّ قَوْمٍ قَارَبُوا قَيْدَ فَحْلِهِمْ وَنَحْنُ خَلَعْنَا قَيْدَهُ فَهُوَ سَارِبُ('') أَرَى كُلَّ قَوْمٍ قَارَبُوا قَيْدَهُ فَهُوَ سَارِبُ ('') أي: ذَاهِبٌ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(م): سواء عنده.

<sup>(</sup>٤) هـ و للأخنس بن شهاب التغلبي، والبيت في تفسير غريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٢٥)، والمعنى: أنه لم والحماسة؛ لأبي تمام (١/ ٣٧٦)، والمفضليات؛ للمفضل الضبي (ص: ٣٠٨). والمعنى: أنه لم يقيد فحل إبلهم حتى يذهب حيث شاء من المراعى فنتبعه ولا نخشى الغارة.

ومعْنَى(١) الكلّامِ: أنَّ الظَّاهرَ والخفِيَّ عنده سوَاءٌ، هذا قوْلُ الأكثرِينَ.

ورَوى العوْفِيُّ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ ﴾ قال: صَاحِبُ رِيبةٍ بِاللَّيْلِ(٢)، فإذَا خرَجَ بالنَّهارِ، أرَى النَّاسَ أنَّه بسريءٌ مِنَ الإثْمِ(٣).

والثَّاني: أنَّ المُسْتَخْفِي بِاللَّيلِ: الظَّاهِرُ. والسَّارِ بِالنَّهار: المُسْتَتِرُ. يُقال: انْسرَبَ الوحْشُ؛ إذا دخَل في كِنَاسِه (1)، وهذا قولُ الأخْفَسْ (0)، وذكرَهُ قُطرب أيْضًا (1)، واحْتجَّ له ابْنُ جرير بقوْ لِحْم: خفيْتُ الشَّيءَ: إذَا أظْهَرْتُه (٧)، ومنْهَا (٨): ﴿ أَكَادُ أَخفيها ﴾ [طه: ١٥] بفتْحِ الألِفِ (١)؛ أي: أُظهرُها. قالَ: وإنَّها قيلَ للمُتوارِي: سارِبٌ؛ لأنَّه صارَفِي السِّربِ مُسْتَخِفيًا (١٠).

﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ - يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَقَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِمُّ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوٓءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ، وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ اللَّهُ اللهُ اللهُ مَن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهُ الللّهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ر): في معنى.

<sup>(</sup>٢) في (ج): في الليل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٦٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٢٩) (١٢١٨١) عن محمد بن سعد.

<sup>(</sup>٤) أي: جحره، ومخبؤه.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٦) انظر ما ذكره قطرب في تهذيب اللغة؛ للأزهري (١٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري (١٦/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٨) في (ج)، و(ر)، و(م): ومنه قوله تعالى.

<sup>(</sup>٩) رُويت عن الحسن ومجاهد، انظر "المحتسب" (٢/ ٤٧)، الكامل للهذلي(ص٣٩٣).

<sup>(</sup>۱۰) تفسير الطبري (۱٦/ ۳۸۳ – ۳۸۶).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَهُۥمُعَقِّبَتُّ ﴾.

في هَاءِ «لَه» أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

آحدُها: أنَّها ترجِعُ إلى رسُولِ اللهِ ﷺ، رَواه أبو الجوزاء عن ابْنِ اللهِ عبَّ اسٍ.

والثَّاني: إلى المَلِكِ مِن مُلوك الدُّنيا، رَواه سعيدُ بْنُ جُبيرٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والثَّالث: إلى الإنسانِ، قالَهُ الزَّجَاجُ(١).

والرَّابع: إلى الله سبحانه تعالى، ذكرَهُ ابْنُ جرِيرٍ (٢)، وأبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ. وفي المعقِّبَاتِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها الملائِكةُ، رَواه عكرمة عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهدٌ، والحسَنُ، وقتَادةُ فِي آخَرِينَ.

قالَ الزَّجَّاجُ: والمعْنَى: للإنسانِ ملائِكةٌ يعتَقِبونَ، يأتِي بعْضُهم بعقِبِ بعْضِ (٣). وقالَ أكثَرُ المفَسِّرِينَ: (همُ الحفظَةُ) (١): اثْنَانِ بالنَّهارِ، واثْنَانِ باللَّيْلِ، إذا مضَى فريقٌ، خلَف بعْدَه (٥) فريتٌ، ويجتمِعُون عنْدَ صلَاةِ المغْرِب والفجْر.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطيري (۱٦/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ج): خلفه.

وقى الَ قَوْمُ، منْهُم ابْنُ زِيْدٍ: هذِه الآيةُ خاصَّةٌ فِي رسُول الله ﷺ، عزَم عامِرُ بْنُ الطُّفيل وأَرْبَدُ [بْنُ قَيْسٍ](١) علَى قَتْلِه، فمنَعَهُ اللهُ منْهُمَا، وأنزَل هذِه الآية(٢).

والقول الثَّاني: أنَّ المَعَقِّبَات حُرَّاسُ المُلُوكِ الَّذين يتَعَاقَبُون الحَرْسَ، وهذا مرويٌّ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وعكرِمَةَ.

وقال الضَّحَّاكُ: همُ السَّلاطِينُ المشرِكُونَ المحتَّرِسُونَ مِنَ اللهِ تعَالى (٣).

وفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ سَبْعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: يحرسونَهُ مِن أَمْرِ اللهِ ولا يقْدرُونَ، هذَا علَى قوْلِ مَنْ قالَ: هيَ فِي المشرِكِينَ المحترِسِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ تعَالى.

والشَّاني: أنَّ المعْنَى: حفْظهُم له مِن أمْرِ اللهِ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسٍ، وابْنُ جُبيرٍ، فيكونُ تقْدِيرُ الكلام: هذا الحفْظُ عَّا أمرَهُمُ اللهُ بهِ.

والثَّالث: يحفطونَهُ بأمْرِ اللهِ، قالَهُ الحسَنُ، ومُجاهِدٌ، وعكْرِمَةُ.

قَالَ اللَّغُويُّونَ: والباءُ تقُوم مقَامَ «مِن» وحرُوفُ الصِّفَاتِ يقُوم بغْضُها مقَامَ بعْنض.

والرَّابِع: يحفَظُونه مِنَ الجِنِّ، قالَهُ مُجاهِدٌ، والنَّخعيُّ.

<sup>(</sup>١) من (م).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٣٠)، عن عبد الرحمن بن زيد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبرى في تفسيره (١٦/ ٣٧٤).



وق ال كعب: لوْلَا أنَّ اللهَ تع الى وكَّلَ بِكُم ملائكةً يذبُّون عنْكُم في مطعمِكُم ومشربِكُم وعوْراتِكُم، إذًا لتخطَّفَتْكُم ألِجِنُّ(١).

وقالَ مُجاهِدٌ: ما مِن عبْدٍ إلَّا وملَكٌ مُوكَّلٌ بهِ يحفظُه في نوْمِه ويقظتِهِ مِنَ الجِنِّ، والإنْسِ والهوَامِّ، فإذَا أرَاده شيْءٌ، قالَ: وراءَكَ وراءَكَ، إلَّا شيْءٌ قدْ قُضي له أنْ يُصِيبَهُ(٢).

وقالَ أبو مجلزِ: جاءَ رجُلٌ مِن مُرادٍ إلى عليِّ -عليه السَّلام- فقال: احْتَرَسْ، فإذَّ ناسًا مِن مُرادٍ يُريدُون قَتْلَكَ، فقال [عليٌّ عليه السَّلام]("): إنَّ معَ كُلِّ رجُلٍ (١) ملكَيْنِ بحفظانِه مما لم يقدرْ، فإذَا جاءَ القدرُ خلَّيا بينَه وبيْنَهُ، وإنَّ الأجلَ جُنَّةٌ حصِينَةٌ (٥).

والخامس: أنَّ في الكلام تقديمًا وتأْخِيرًا، والمعْنَى: له مُعقِّباتٌ مِن أَمْرِ اللهِ يَعْفَطُونَهُ، قالَهُ أبو صالح، والفرَّاءُ(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧٨)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٤٧) إلى ابن جريس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧٧) (٢٠٢٤٥)، وذكره البغوي في معالم التنزيل (٢) أخرجه الطبري عن مجاهد أنَّه قال: ما من عبد إلا له ملك موكَّل يحفظه في نومه ويقظته من الجنِّ والإنس والهوامِّ، فها منهم شيء يأتيه يريده إلَّا قال: وراءَك إلَّا شيئًا يأذن الله فيصيبه.

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ج): رجلين.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧٨)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٤٧) إلى ابن جريس.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن (٢/ ٦٠).

والسَّادس: يَخْفَظُونَهُ لأَمْرِ اللهِ فيهِ (۱) حتَّى يُسْلِموه إلى ما قُدِّر لَه، ذكرَه أبو سُلِيهانَ الدِّمشقيُّ، واستدلَّ بها رَوى عكرِمَةُ عن ابْنِ عبَّاسِ [أنَّه] (۱) قالَ: يَخْفَظُونَهُ مِن أَمْرِ اللهِ، حتَّى إذا جاءَ القدرُ خلَّوا عنْهُ (۱). وقالَ عكْرِمَةُ: يَخفظونه لأمر الله.

والسَّابع: يحفَظُونَ عليهِ الحسنات والسَّيِّئاتِ، قالهُ ابْنُ جُريج.

قَالَ الأَخْفَشُ: وإنَّمَا أَنَّتَ المُعقباتِ؛ لِكثرةِ ذلِك منْها؛ نحْوُ: النَّسابةُ، والعَلَّامةُ، ثُمَّ ذكَّرَ في قوْلِه تعَالى: ﴿ يَحْفَظُونَهُ ﴾؛ لأنَّ المعْنَى مذكَّرٌ (١٠). [١/٤٢٣]

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ ﴾؛ أي: لَا يُسلبهم نِعمَه ﴿ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا إِنْ فُسِيمٍ ﴾ فيعمَلُ وا بمعاصِيه. قالَ مُقاتلٌ: ويعْنِي بذلِكَ: كُفَّارَ مكَّةَ (٥٠).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا أَرَادَ أَللَّهُ بِقَوْمِ سُوٓءًا ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدهما: أنَّه العذَابُ.

والثَّاني: البَلاءُ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) من (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ٣٣٢)، والطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧١) (٢٠٢١٨)، والطبري في تفسيره (١٦/ ٣٧١) وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٣٧) (١٢١٩٦) من طريق إسرائيل به، عزاه السيوطي (٤/ ٤٧) إلى الفريابي وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٣٦٩).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا مَرَدَّ لَهُۥ ﴾؛ أي: لا يردُّه شيْءٌ ولا تنفعُهُ المعقِّبَاتُ.

﴿ وَمَا لَهُ مِن دُونِهِ ﴾ يعْنِي: مِن دُون اللهِ ﴿ مِن وَالٍ ﴾؛ أي: مِن وليٌّ يذْفَعُ عنْهُـهُ العـذَابَ والبـكاءَ.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الرعد: ١٢].

قُولُه تَعَالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَّوَ خَوْفُ اوَطَمَعُ اللهِ فَيهِ أَرْبَعَةُ أَقُوالٍ: أحدُها: خوْفًا للمُسافِر وطمَعًا للمُقيم، قالَه أبو صالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. قالَ قتادةُ: فالمسافِرُ خافَ أذَاه ومشقَّتَه، والمقِيمُ يرْجُو منْفَعتَهُ (۱).

والشَّاني: خوْفًا مِنَ الصَّواعقِ وطمعًا في الغيْثِ، رَواه عطَاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاس، وبهِ قبالَ الحسَنُ.

والثَّالَث: خوْفًا للبلَدِ الَّذي يخافُ ضررَ المطرِ وطمَعًا لمن يرْجُو الإنْتِفاعَ بدِ، ذكرَهُ الزَّجَاجُ(٢).

والرَّابع: خوْفًا مِنَ العِقابِ وطمَعًا في النَّوَابِ، ذكرَهُ الماورديُّ (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٣٣٣)، والطبري في تفسيره (١٦/ ٣٨٧) (٢٠٢٥٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٤٩) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١٠٠).

وكانَ ابْنُ الزُّبيْرِ إِذَا سمِعَ صوْتَ الرَّعْدِ يقُول: إِنَّ هذَا وعيدٌ شدِيدٌ لأهْل الأرْضِ(١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ ﴾؛ أي: ويخلُقُ السَّحابَ النَّقَالَ بالماءِ.

قالَ الفرَّاءُ: السَّحابُ، وإنْ كانَ لفظُه واحِدًا، فإنَّه جمْعٌ، واحِدَتُه: سحَابةٌ، جعلَ نعْته على الجمْع، كما قالَ: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍ حِسَانِ ﴾ [الرحس: ٧٦]، ولم يقُلُ: أخصرَ، ولَا حَسن (٢٠).

﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعُدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيْكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ وَهُمْ يُجُدِدُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمَحَالِ (اللهِ الرعد: ١٣].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ ، ﴾ فيهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه اسْمُ الملَك الَّذي يزْجُر (٣) السَّحابَ، وصوْتُه: تسْبِيحُه، قالَه مُقاتِلٌ (١).

والثَّاني: أنَّه الصَّوتُ المسْمُوعُ (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۲/ ۹۹۲)، والبخاري في الأدب المفرد برقم (۷۲٤) من طريق عامر بن عبد الله بن الزبير، أنّه كان إذا سمع الرعد ترك الحديث، وقال: سبحان الذي (يسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته)، ثم يقول: إنّ هذا لَوعِيدٌ شديدٌ لأهل الأرض.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٦٠).

<sup>(</sup>٣) في (ج): يزجر به.

<sup>(</sup>٤) نفسير مقاتل (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٥) في (ر): أنه صوت المسموع.



وإنَّما خصَّ الرَّعد بالتَّسبيح؛ لأنَّه من أعْظَم الأصواتِ.

قال ابْنُ الْأَنْبَاري: وإخْبارُه عنِ الصَّوْت بالتَّسبِيح مجازٌ، كما يقُول القائِلُ: قد غمَّنِي كلَامُكَ (١٠).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَٱلْمَلَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ، ﴾ في هاءِ الكنايةِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها ترجِعُ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ، وهوَ الأظْهرُ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يَخَافُونَ اللهَ، وليْس كخُوْفِ ابْنِ آدَمَ، لا يعرِفُ أحدُهم مَنْ علَى يمِينهِ ومَنْ علَى يسَارهِ، ولا يُشْغلُه عنْ عِبادةِ اللهِ شيْءُ "".
والثَّاني: أنَّهَا ترجِعُ إلى الرَّعد، ذكرَهُ الماوردِيُّ "".

قَوْلُه تعَالى: ﴿ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَامَن يَسَاآهُ ﴾.

اخْتلفُوا فيمَن نزَلَتْ على ثلَاثةِ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها نزَلَتْ في أَرْبَدَ بْنِ قَيْسٍ، وعامِرِ ابْنِ الطُّفيلِ، أَتَيَا إلى رسُولِ
اللهِ ﷺ يُرِيدَانِ الفَتْكَ بِهِ، فقَالَ: «اللهُمَّ اكْفِنِيهَا بِهَا شِئْتَ» فأمَّا أَرْبَدُ فأَرْسَلَ
اللهُ تعَالى عليْهِ صَاعِقَةً فِي يوْمٍ صَائفٍ صَاحٍ فأَخْرَقَتْهُ، وأمَّا عامِرٌ فأصَابتْهُ عَدَّةٌ
فهلَك، فأنْزلَ اللهُ تعَالى هذِه الآية، هذا قوْلُ الأكثرِينَ، منْهُمُ ابْنُ جُريحٍ، وأَرْبَدُ
فهلَك، فأنْزلَ اللهُ تعَالى هذِه الآية، هذا قوْلُ الأكثرِينَ، منْهُمُ ابْنُ جُريحٍ، وأَرْبَدُ

<sup>(</sup>١) ذكر عنه ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ١٠)، والتفسير البسيط (١٢/ ٣١٥) عن ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجــه الطــبراني في المعجــم الكبــير (١٠/ ٣٧٩) (١٠٦٠)، والطــبري في تفســيره=

والشَّاني: أنَّهَا نزلَتْ في رجُلِ جاءً إلى رسُول الله ﷺ فقَال: حدِّثني يَا مُحمَّدُ عنْ إِلَهَ السَّائِلِ صاعِقةٌ مُحمَّدُ عنْ إِلَهَ السَّائِلِ صاعِقةٌ الْحَرقَتْهُ، ونزَلَتْ هذِه الآيةُ، قالَهُ عليُّ [بْنُ أبي طَالبٍ](٢) عليه السَّلامُ(٣). قالَ مُجاهِدٌ: وكانَ يهُودِيًّا(٤).

وق الَ أنسُ بْنُ مالِكِ: بعَثَ رسُولُ اللهِ ﷺ إلى بعْضِ فرَاعِنةِ العرَبِ يدْعُوه إلى اللهِ تعَالى فقَ الَ للرسُولِ: ومَا اللهُ، أَمِنْ ذَهَبٍ [هُو](٥)، أمْ مِنْ يَدْعُوه إلى اللهِ تعَالى فقَ الَ للرسُولِ: ومَا اللهُ، أَمِنْ ذَهَبٍ [هُو](٥)، أمْ مِنْ فَصَالَ: «ارْجِعْ إلَيْهِ فِضَةٍ، أمْ مِنْ نُحاسٍ؟ فرجَعَ إلى النَّبِيِّ ﷺ فأَخْبِرَهُ، فقَ الَ: «ارْجِعْ إلَيْهِ

<sup>=(</sup>١٦/ ٣٩٣)، وأبو نعيم في الدلائل (١/ ٦٦) من طريق عطاء بن يسار عن ابن عبّاس رَسِحُولِيَّهُ عَنْهُا، وضعف الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ٤١) بسبب عبد العزيز ابن عمران. قلت: هو متروك، كما في تقريب التهذيب (١/ ٥١١) (٥١٢).

<sup>(</sup>١) في (ج): أم ذهب.

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٩١) (٢٠٢٦٩) من طريق أبي روق عن أيوب، عن عيليّ، قال: جاءَ رجلٌ إلى النّبيّ ﷺ فقال: يَ محمدُ! حدِّثني من هذا الذي تدعو إليه؟ أياقوت هو، أذهبٌ هو أمْ مَا هو؟ قال: "فنزلت على السّائل الصاعقة فأحرقته، فأنزل الله ﴿ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ ﴾... الآية. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٥٢) إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٣٩١) (٢٠٢٦٧) من طريق عن أبي بكر بن عياش، عن ليث، عن مجاهد، قال: جاء يهودي إلى النبي ﷺ، فقال: أخبرني عن ربّك من أيّ شيء هو، من لؤلؤ أو من ياقوت؟ فجاءت صاعقة فأخذته، فأنزل الله: ﴿وَرُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ وَهُمَّ يُجَدِلُوكَ فِي اللّهِ وَهُو شَدِيدُ الْإِحَالِ ﴾.

<sup>(</sup>٥) من (م).

فَادْعُهُ»، فرَجَع (١)، فأعادَ عليْهِ الكلامَ، إِلَى أَنْ رجَعَ إليْهِ ثالثةً، فبينَها هُما يتَرَاجِعَانِ الكلامَ، إِذْ بعَثَ اللهُ تَعَالى سحَابةً حِيالَ رأسِهِ، فرعَدَتْ ووَقَعتْ منها صَاعقَةٌ فذهبَتْ بقِحْفِ رأسِه، ونزَلَتْ هندِه الآيةُ (١).

والثَّالَث: أَنَّهَا نِزلَتْ " فِي رَجُلٍ أَنْكُرِ القُرآنَ وَكَذَّبَ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَأَرْسَلَ اللهُ عَلَيْهِ صَاعِقَةً فَأَهلكَتْهُ، ونزَلَتْ هَذِه الآيَةُ، قَالَهُ قَتَادَةُ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَهُمْ يُجُدِلُونَ فِي ٱللَّهِ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: يُكذِّبُون بعظمَةِ اللهِ سبحانه وتعالى، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ.

والشَّاني: يُخاصِمُون في اللهِ؛ حيْثُ قالَ قائِلُهُم: أهوَ مِنْ ذَهَبٍ، أَمْ (١) مِن فِضَةٍ؟ على ما تقدَّمَ بيَانُه.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ ٱللَّحَالِ ﴾ فيهِ خُسَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: شديدُ الأخدِ، قالَهُ عِليٌّ عليه السَّلام.

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي في الكبرى (۱۱۲۰۹)، والطبراني في الأوسط (۲۲۰۲)، الطبري في تفسيره (۱۲ / ۳۹۲) (۲۰۲۷)، والعقيلي في الضعفاء (۳/ ۲۳۲)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ۲۰۲۷) من طريق عبد الله بن عبد الوهاب، قال: ثنا علي بن أبي سارة الشيباني، قال: ثنا ثابت البناني، عن أنس بن مالك... فذكر الحديث.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ر): أو.

والثَّاني: شدِيدُ المكْرِ، شديدُ العداوَةِ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالِث: شـدِيدُ العُقوبةِ، قالَـهُ أبـو صالِـحٍ عـنِ ابْـنِ عبَّـاسٍ، وقـالَ مُجَاهِـدٌ فِي رِوايـةٍ عنْـهُ: شَـدِيدُ الإِنْتِقـام (۱).

وقالَ أبو عُبيدةَ: شدِيدُ العُقوبةِ والمكرِ والنَّكالِ(٢)، وأنْشد للأعْشَى [من الخفيف]:

فَرْعُ نَبْعٍ يَهْ تَنَّ فِي غُصْنِ الْمَجْدِ غَزِيرُ النَّدَى شَدِيدُ الْمِحَالِ الْنَعْقِ الْمَجْدِ أَنْ يُعْد عَزِيلًا فَإِنَّهُ لَا يُبَالِي (") إِنْ يُعَاقِبُ يَكُن غَرَامًا وَإِنْ يُعْد عِلْ جَزِيلًا فَإِنَّهُ لَا يُبَالِي (") وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: شدِيدُ الكَيْدِ (الكَيْدِ (الكَيْدِ وأصْلُ المحَالِ: الجِيلةُ (۱). والرَّابع: شدِيدُ القُوَّةِ، قالَه مُجَاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٦٢٧) إلى ابن أبي حاتم عن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) البيـت الأول في ديوانـه (ص: ٧- ٩)، ومجـاز القــرآن (١/ ٣٢٥)، والزاهــر (١/ ١٠٢)، والعــين (٣/ ٢٤١)، ومعــاني القــرآن؛ للنحــاس (٣/ ٤٨٥).

والبيت الثاني في ديوانه (ص: ٩)، ومجاز القرآن؛ لأبي عبيدة (١/ ٣٢٥)، وتفسير الطبري (٩) ، ومعاني القرآن؛ للنحاس (٥/ ٤٨)، والمعنى: إن يعاقب هذا الممدوح أعداءه يكن هلاكًا ملازمًا لهم وإن يعط المسائل عطاءً جزيلًا فإنَّه لا يبالي بذلك العطاء فه و شجاع جواد.

<sup>(</sup>٤) في (ر)، و(م): اليد.

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٢٦).



قَالَ الزَّجَّاجُ: يُقَالَ مَاحَلْتُه مِحَالًا؛ إذَا قَاوِيتُهُ حَتَّى تبيَّنَ (١) له أَيُكَمَا الأَشدُ، والمَحْلُ في اللَّغة: الشِّدَّةُ(١).

والخامس: شدِيدُ الحقْدِ، قالَـهُ الحسَـنُ البَـضِرِيُّ فيها سمِعْناهُ عنْـهُ مُسندًا مِـن طُـرُقِ.

وقدْرَواه عنْهُ جماعةٌ مِن المفسِّرينَ منْهُ م ابْنُ الأنْبارِيِّ، والنَّقَّاشُ، ولَا يَجُوز هذَا فِي صِفاتِ اللهِ عزَّ وجلَّ.

قَالَ النَّقَاشُ: هَذَا قَوْلٌ مُنكرٌ عَنْدَ أَهْلِ الخَبَرِ وَالنَّظَرِ فِي اللَّغةِ، لا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ (٣) هَذِه صِفةً مِن صِفاتِ اللهِ عَزَّ وجلَّ.

والَّذي أختارُه في هذا ما قالَهُ عليٌ عليه السلام: شدِيدُ الأخذِ، يعْنِي: أنَّه إذَا أَخَذَ الكافِرَ والظَّالمَ لم يُفْلتُهُ مِن عُقوبَاتهِ.

﴿ لَهُ دَعُوهُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۽ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِثَى ۚ إِلَّا كَبْسِطِ كَفَيْتِهِ إِلَى ٱلْمَآهِ لِبَتْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ ۚ وَمَادُعَآهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ اللهِ ﴾ [الرعد: ١٤].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَهُ, دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها كلِمةُ التَّوْحيدِ، وهي لَا إله إلَّا اللهُ، قالَهُ علِيٌّ، وابْنُ عبَّاسٍ، والجمْهُ ورُ، فالمعْنَى: لَه مِن خلْقِه الدَّعْوةُ الحَقُّ، فأُضِيفتِ الدَّعْوةُ إلى الحَقِّ؛ لاخْتِلافِ اللَّفْظيْن.

<sup>(</sup>١) في (ج): بين.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) في (م) تكون.

[1/272]

والثَّاني: أنَّ الله تعَالى هو الحَقُّ، فمَن دعَاه دعَا الحَقَّ، قالَهُ الحسَنُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۦ ﴾ يعْنِي: الأصْنامَ يدْعُونَها آلهةً.

قَالَ أَبُو عُبِيدةً: المُعْنَى: والَّذِين يَدْعُونَ غَيْرَه مِن دُونِه (١٠).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم ﴾؛ أي: لَا يُجِيبُونَهُم.

قُولُه تعَالى: ﴿ إِلَّا كَبُسِطِ كَنَّيهِ إِلَى ٱلْمَآءِ ﴾ فيهِ خْسَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّه العطشَانُ يمدُّ يدَهُ إلى البِعْرِ لِيرتَفِعَ الماءُ إليْهِ ومَا هوَ بِبالِغهِ، قالَهُ عليٌّ [بنُ أبي طالب](٢) عليهِ السّلام، وعطَاءٌ.

والشَّاني: أنَّه الرَّجلُ العطشانُ قدْ وضَعَ كفَّيهِ فِي الماءِ وهوَ لا يرْفعُهُمَا، رَواه العوفيُّ عن ابْنِ عبَّاس.

والثَّالث: أنَّه العطشَانُ يرَى خيالَهُ فِي الماءِ مِن بعيدٍ، فهو يُريد أن يتنَاولَـهُ فـلا يقـدِرُ عليْـهِ، رَواه ابْـنُ أبي طلْحَـةَ عـن ابْـن عبّـاس.

والرَّابع: أنَّه الرَّجلُ يدْعُو الماءَ بلسانِه ويُشير إليه بيدِه فلا يأْتِه أبدًا، قالَهُ مُجاهدٌ.

والخامِسُ: أنَّه الباسِطُ كفَّيهِ لِيقبضَ على الماءِ حتَّى يُؤدِّيه إلى فيهِ، لَا يتمُّ لَه ذلِك، والعرَبُ: تقُول مَن طلَبَ ما لَا يجدُ فهوَ كَالقابض(٢) على الماء، وأنْشـدُوا [مـن الطويـل]:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) من (ر).

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(م): القابض.

وَإِنِّى وَإِيَّاكُمْ وَشَوْقًا إِلَيْكُمُ كَقَابِضِ مَاءٍ لَمْ تَسِقْهُ أَنَامِلُهُ (۱) فَإِنِّى وَإِيَّاكُمْ وَشَوْقًا إِلَيْكُمُ كَقَابِضِ مَاءٍ لَمْ تَسِقْهُ أَنَامِلُهُ (۱) أي: لم تحمله، والوسق: الحمل، وقال الآخر (۲) [من الطويل]:

فَأَصْبَحْتُ مِمَّا كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَهَا مِنَ الْوُدِّ مِثْلَ الْقَابِضِ الْمَاءَ بِالْيَلِا" فَأَصْبَحْتُ مِثَلَ الْقَابِضِ الْمَاءَ بِالْيَلِا" هذا قول أبي عُبيدة (١٠)، وابْنِ قُتيبة (٥٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَادُعَآهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَلٍ ﴾ فيه قولًانِ:

أحدُهما: ومَا دُعاءُ الكافرينَ ربَّهُم (١) إلَّا في ضلالٍ؛ لأنَّ أَصْواتَهُم محجُوبةٌ عن اللهِ عنزَ وجلَّ، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْن عبَّاسٍ.

والشَّاني: وما عِبادةُ الكافرينَ الأصْنَامَ [إلَّا] (٧) في خُسرانٍ وباطلٍ، قالَهُ مُقاتلٌ (^).

<sup>(</sup>۱) هـو ضابئ بـن الحارث البرجمي، وانظر البيت في مجاز القرآن (۱/ ٣٢٧)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ٢٢٤)، ومقاييس اللغة (٦/ ١٠٩)، تفسير الطبري (١٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ر): آخر.

<sup>(</sup>٣) البيت للأحوص بن محمد بن الأنصاري، وهو في مجاز القرآن؛ لأبي عبيدة (١/ ٣٣٧)، وتفسير البسيط؛ وتفسير الطبري (١٦/ ٢٦٠)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (١٥/ ٢٦٠)، والتفسير البسيط؛ للواحدي (١٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٢٦).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>۸) تفسير مقاتل (۲/ ۲۷۲).

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَنْلُهُم بِٱلْغُدُو وَٱلْأَصَالِ ا

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾؛ أي: مِنَ الملائكةِ، {وَ} مَنْ فِي اللَّرْضِ} مِنَ المؤمنِينَ ﴿ طَوْعًا [وَكَرْهًا ](١) ﴾.

وِفِي معْنَى سُجودِ السَّاجِدينَ كَرْهًا ثلاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه سُجودُ مَنْ دخَل في الإِسْلام بالسَّيْفِ، قالَهُ ابْنُ زيْدٍ.

والثَّاني: أنَّه سُجودُ ظِلِّ الكافرِ، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

والنَّالث: أنَّ سُجودَ الكارِه تَذَلُّلُه وانْقِيادُه لما يُريدهُ اللهُ عزَّ وجلَّ منْهُ مِن عافيةٍ ومرضٍ وغِنَّى وفقْرٍ.

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَظِلَالُهُم ﴾؛ أي: وتسْجدُ ظِللاً السَّاجدينَ طوْعًا وكرْهًا، وسُجودُها: تمَايلُهَا مِن جانبٍ إلى جانبٍ، وانْقِيادُها للتَّسْخيرِ بالطُّول والقِصر.

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: ق الَ اللَّغويُّ ون: الظِّلُّ: ما كانَ بالغَدَواتِ قَبْلَ انْبِساطِ الشَّمْسِ، وإنَّما سُمِّيَ فيْنًا؟ انْبِساطِ الشَّمْسِ، وإنَّما سُمِّيَ فيْنًا؟ لأَنَه ف اءَ؟ أي: رجَعَ إلى الحَالِ الَّتِي كانَ عليْهَا قبْلَ أَنْ تنْبَسِطَ الشَّمْسُ، وما كانَ سِوَى ذلِك فهوَ ظِلُّ، نحوُ ظِلُّ الإنْسانِ، (وظِلُّ الجِدارِ)(٣)، وظِلُّ

<sup>(</sup>١) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٣/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).

النَّوْبِ، وظِلُّ الشَّجرةِ(١)، قالَ مُميدُ بْنُ ثُوْدٍ [من الطويل]:

فَ لَا الظِّلَّ مِنْ بَـرْدِ الضُّحَى تَسْتَطِيعُهُ وَلَا الْفَـيْءَ مِنْ بَـرْدِ الْعَشِيِّ تَـذُوقُ (٢) وقالَ لَبِيدٌ [من الرمل]:

بَيْنَهَ الظِّلُ ظَلِيلٌ مُوْنِتٌ طَلَعَتْ شَمْسٌ عَلَيْهِ فَاضْمَحَل (٣) وقالَ الآخَرُ (٤) [من الطويل]:

أَيَا أَثْلَاثَ القَاعِ مِنْ بَطْنِ تُوضِحٍ حَنِينِي إِلَى أَظْلَالِكُنَ طَوِيلُ (٥) وقيل: إنَّ الكافِرَ يسْجدُ لِغيرِ اللهِ تعَالى، وظلُّه يسْجدُ للهِ تعَالى. وقد شرخنا معنى الغُدوِّ والآصالِ في الْأَعْرَافِ [آية: ٧].

(١) الزاهر في معاني كليات الناس (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) البيت في ديوانه (ص: ٧٠)، وإصلاح المنطق (ص: ٣٢٠)، والصحاح؛ للجوهري (١/ ٦٣)، والبيت في ديوانه (ص: ٧٠)، والبيت قاله يصف سَرْحَة شجر عظام طوال وكنَّى بها المرأة. والشاهد: أنه جعل الظلَّ وقت الضحى؛ لأن الشمس لم تنسخه في ذلك الوقت.

<sup>(</sup>٣) البيت بلا نسبة في قصر الأمل؛ لابن أبي الدنيا (ص: ١٩٦) لكن الرواية: "إِنَّمَا الدُّنْيَا كَفَىيْء زَائِلِ»، وروضة العقلاء (ص: ٢٧٩)، والبلدان؛ لابن الفقيه (١٠٣)، والعقد الفريد (٦/ ٢٣٩)، وهو لأبي الشعر موسى بن سحيم في الأمثال والحكم (ص: ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) في (م): آخر.

<sup>(</sup>٥) البيت ليحيى بن طالب الحنفي في أمالي القالي (١/ ١٢٣)، والحماسة البصرية (٢/ ٢٠٣)، والبيت ليحيى بن طالب الحنفي في أمالي القالي (١/ ١٠٣)، والفرج بعد وزهر الأكم في الأمثال والحكم (٣/ ١٠٢)، ومصارع العشاق (١/ ٢٩٤)، والفرج بعد الشدة؛ للتنوخي (٤/ ٢٦٨).

﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَا غَنْتُم مِن دُونِهِ الَّوْلِيَآءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرَّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الظُّلُمُنَةُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرَكآءَ وَلا ضَرَّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الظُّلُمُنَةُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرَكآءَ خَلَقُوا كَخَلِقِهِ عَلَى السَّلَا عَلَيْهِ مُورُالُونِ مِدُالْقَهَارُ اللَّهُ اللهِ عَد: ١٦].

قُولُه تعَالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ﴾.

إنَّمَا جَاءَ السُّوَالُ والجَوَابُ مِن جهةٍ؛ لأنَّ المشركين لا يُنكرون أنَّ اللهَ خالِقُ كُلِّ شيء، فلمَّ الم يُنكروا؛ كانَ كأنَّهُم أَجَابُوا.

ثُمَّ أَلْزِمهُمُ الحجَّةَ بَقُولِه تعَالى: ﴿ قُلْ أَفَا تَغَذَتُمُ مِن دُونِهِ آوَلِيَا ٓ ﴾ يعني: الأصنامَ توليتمُوهُم فعبَدتُمُوهُم وهُم لا يمْلِكونَ لأنفسِهِم نفعًا ولا ضرَّا، فكيف بِغيْرِهم ('')؟! ثُمَّ ضرَب مشلًا للَّذي يعبُدُ الأصنامَ والَّذِي يعبُدُ اللهَ بقوْلِه: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ ﴾ يعنيي (''): المسشركَ والمؤمِنَ ﴿ أَمْ هَلْ مَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ ﴾ يعنيي (''): المسشركَ والمؤمِن ﴿ وَالمَوْمِنَ ﴿ وَالمَوْمِنَ وَالمُومِنَ وَالْمَعْمَى وَالْمُومِنَ وَالْمُومِنَ وَالمُومِنَ وَالمُعُمْرِهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ لللّهُ مُن اللهُ اللهُ وَالمُومِنَ وَالْمُومِنَ وَالمُعُمْرَالِهُمُنْ وَالمُومِنَا وَالمُومِنَا وَالمُومِنَا وَالمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنِيَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنِيَا وَالْمُومِ وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِنَا وَالْمُومِ وَالْمُومِنَا وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُعُمُولُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَال

وقراً ابْنُ كثيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، (وابْنُ عامِرٍ)(")، وحفْصٌ، عنْ عاصِمٍ: «تَسْتَوِي» بالتَّاءِ. (وقراً حمْزة، والكسَائِيُّ، وأبو بَكْرٍ عن عاصِمٍ: «يَسْتَوي» بالياء)(أ)(أ).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف)، و(ر)، و(م): لغيرهم.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أي.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) قراءتان سبعيَّتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٣).

ق الَ أبو ع لِيِّ: التَّأْنِيثُ حسَنٌ؛ لأَنَه فعْلٌ مؤنَّتٌ، والتَّذكِيرُ سائِغٌ؛ لأَنَه تأْنِيثٌ غيرُ حقِيقيِّ (١).

ويعْنِي بالظُّلماتِ والنُّور: الشرْكَ والإيمانَ.

﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَا آ ﴾ قال ابن الأنباريّ: معناه: أَجعَلُوا للهِ شُركاءَ ﴿ خَلَقُوا كَخَلُقِهِ مُ كَا أَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قُولُه تَعَالَى: ﴿ قُلُوا اللَّهُ خَالِقُكُلِّ شَيْءٍ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: قُل ذَلِكَ وبيِّنْه بَمَا أُخبِرتَ بِهِ مِن الدَّلاَلَةِ فِي هَذِه السُّورةِ مَّا<sup>(٣)</sup> يدلُّ علَى أَنَّه خَالِقُ كُلِّ شِيْءٍ، وقد ذكرْنَا في «يُوسُفَ» معْنى الواحدِ القهَّارِ<sup>(٤)</sup>.

﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآةِ مَآةَ فَسَالَتْ أَوْدِيةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدُا رَّابِيَا وَمِمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِ النَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِثْلَةُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْبَطِلُ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَدُهُ مُ حُمَّآةٌ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِ ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ (٣) لِلَّذِينَ فَيَذَهَبُ جُمَانَةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِ ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ (٣) لِلَّذِينَ السَّتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنَى وَٱلَذِينَ لَمَ يَسْتَجِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مُعَهُ لَا وَالْمَارِفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْتَعِيبُوا لَهُ وَمَا وَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِثْسَ اللَّهَادُ ﴿ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) الحجة للقراء السبعة (٥/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) في (ج): ما.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٥).

قوُلُه تعَالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ ﴾ يعْنِي: المطرَ ﴿ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ ﴾ وهي جمْعُ وادٍ؛ وهو كُلُّ مُنفرج بيْنَ جبلَيْنِ يجتمِعُ إليهِ ماءُ المطرِ فيَسِيلُ ﴿ يِقَدَرِهَا ﴾؛ أي: بمبلغ مَا تحمَّلَ، فإنْ صغرَ الوادي؛ قلَّ الماءُ، وإنْ [هو](١) اتَّسعَ؛ كثرُ.

وقراً الحسن، وابْنُ جُبير، وأبو العالِية، وأيوب، وابْنُ يعْمُرَ، وأبو حاتِم عنْ يعْقُوبَ: «بقذرِها» بإسْكانِ الدَّالِ(٢).

وقوْلُه تعَالى: ﴿ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ ﴾ توسعٌ في الكلام، والمعنسى: سالَتْ مِياهها، فحذفَ المضافَ، وكذلك قوْلُه: «بقدرِ هَا»؛ أي: بقدرِ مِياهِها.

﴿ فَاَحْنَمَلَ ٱلسَّيْلُ ذَبَدُا رَّابِيا ﴾؛ أي: عالِيّا فوق الماء، وهذَا مثلٌ ضربه الله عنزً وجلّ، ثُم ضرب مشلًا آخر، فقال تعالى: ﴿ وَمِعَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِ ٱلنَّادِ ﴾ قرأ ابن كثير، ونافِع، وأبو عمرو، وابن عامر، وأبو بكر عن عاصم: "تُوقِدُونَ [عليْهِ](")» بالتّاء. وقرأ حمدة، والكِسَائِي، وحفْص عن عاصم بالياء(١٠).

قال أبو على: مَن قراً بالتَّاء؛ فلِمَ قبلُه مِنَ الخِطابِ، وهوَ قوْلُه: ﴿ وَمَنْ قَراً بالياءِ فلأَنَّ الْمَكَافَّةِ. ومَنْ قراً بالياءِ فلأَنَّ ذَعُر الغيبةِ قد تقدَّم في قوْلِه تعَالى: ﴿ أَمَّا جَعَلُوا لِلّهِ شُرَكاءَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٧١).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٤) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٣).

<sup>(</sup>٥) الحجة للقراء السبعة (٥/ ١٦).



ويعْنِي بقوْلِه: ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ [عَلَيْهِ] (١) ﴾: مَا يدْخُلُ إلى النَّار فيُذابُ مِنَ [ ٤٢٥] الجُوَاهِ ﴿ أَوْ مَتَعِ ﴾ يعْنِي: الحَدِيدَ والصُّفرَ والفِضَّةَ ﴿ أَوْ مَتَعِ ﴾ يعْنِي: الحَدِيدَ والصُّفرَ والنُّحاسَ والرَّصاصَ، تُتَخذ (١) منْهُ الأَوَانِي والأشْياءُ الَّتِي يُنتفعُ بهَا، ﴿ زَيَدُ مِثْلُهُ ﴾؛ والنُّحاسَ والرَّصاصَ، تُتَخذ (١) منْهُ الأَوَانِي والأشْياءُ الَّتِي يُنتفعُ بهَا، ﴿ زَيَدُ مِثْلُهُ ﴾ أَنْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللّهُ الللللْمُ اللللل

## وفيهَا ضُرب لَه هذَانِ المثلَانِ ثَلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنّه القرْآنُ، شبّه نُزولَهُ مِنَ السّماءِ بالماءِ، وشبّه قلُوبَ العبادِ بالأوْديةِ تحمِلُ منه على قدْرِ اليقينِ والشّبك، والعقْلِ والجهْلِ، فيستكِنُ فيهَا، (فينتَفِعُ المؤمِنُ بها في قلْبِه كانْتِفاعِ الأرْضِ الَّتِي يستقِرُّ فيهَا) (١٠ المطرُ، فيهَا ولا ينتفِعُ الكافِرُ بالقُرآنِ لِكانِ شكّه وكُفْرِه، فيكونُ ما حصَلَ عنْدَه مِنَ القُرآنِ كالزَّبَدِ وكخَبَثِ الحديدِ لا يُنتفع به.

والشَّاني: أنَّه الحقُّ والباطلُ، فالحقُّ مُشبَّهُ (٥) بالماءِ الباقِي (١) الصَّافي، والبَاطلُ (٧) مُشبَّهُ بالزَّبدِ الذَّاهبِ، فهوَ وإنْ علا على الماءِ فإنَّه سيُمحقُ، كذلِك الباطِلُ، وإنْ ظهَر على الحقِّ في بعض الأحوالِ، فإنَّ اللهَ سيبطلُه.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) في (ر): يتخذ.

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) في (م): شبه.

<sup>(</sup>٦) في (ج): الناقي.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: الباقي، والمثبت من سائر النسخ.

والثَّالَّ : أَنَّ هُ ضُرِب (١) للمُؤمِنِ والكافرِ، فمثَلُ المؤمِنِ واعْتقَادِه وعملِه المُتفع به، ومثَلُ الكافرِ واعْتِقادِه وعملِه (١) كالزَّبدِ.

قَوْلُهُ تَعَالى: ﴿ كَلَالِكَ ﴾؛ أي: كمَا ذكرَ هذَا، يضْرِبُ [اللهُ] (٢) مثَلَ الحقِّ والباطلِ. وقالَ أبو عُبيدةَ: كذلِك يُمثَّل اللهُ الحقَّ ويُمثَّل الباطلَ (١).

فأمَّا الجفاءُ: فقالَ ابْنُ قُتيبةَ: هو مَا رمَى بهِ الوَادِي إلى جنبَاتِه، يُقال: أجفأْتِ القِدُرُ بزبَدِها؛ إذا ألْقَتْهُ عنْهَا(٥٠).

قالَ ابْنُ فارس: الجُفاءُ: مَا نفَاه السَّيْل، ومنهُ اشتِقَاقُ الجفاءِ(١).

وقالَ ابْنُ الأنْباريِّ: «جُفاء»؛ أي: بَاليًا مُتفرِّقًا (٧). قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: إذَا مُسَّ الزَّبدُ لم يكُن شيئًا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ مِنَ الماءِ والجوَاهرِ الَّتي زَال زبدُها ﴿ فَيَمَكُ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ فينتَفعُ بهِ ﴿ كَنَاكِ ﴾ يبْقَى الحَقُّ لأَهْلِه.

قُولُه تعَالى: ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ﴾ يعْنِي: المؤمنين ﴿ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِبُواْ لَهُ ﴾ يعْنِي: المُحقَّارَ.

<sup>(</sup>١) في (ف)، و(م) أنه مثل ضربه الله.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) مز (م).

<sup>(</sup>٤) مجز القرآن (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٥) غربب القرآن (ص: ٢٢٧).

<sup>(</sup>٦) مقيس اللغة (١/ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٧) ذكر ذلك عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٢٦٥).

قالَ أبو عُبيدةَ: اسْتجبْتُ لكَ واسْتجبتُكَ سواءٌ، وهو بمعْنَى: أجبْتُ(١). وفي الحُسْني ثلَاثةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها الجنَّةُ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ، والجمْهُورُ.

والنَّانِ: أنَّهَا الحيَاةُ والرِّزقُ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالث: كُلُّ خيْر مِنَ الجنَّةِ فَمَا دُونَهَا، قالَه أبو عُبيدةً (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَأَفْتَدَوْ أَبِهِ عَهِ ؟ أَي: لِجعلُوه فداءَ أَنْفُسِهِم مِنَ العذَابِ، ولا يُقبِل منْهُم.

## وفي سُوء الحسَابِ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها المناقشةُ بالأعْمَالِ، رَواه أبو الجوزَاءِ عن ابْنِ عبَّاسٍ. وقالَ النخَعييُّ: هو أَنْ يحاسبَ بذنبِه كُلِّه، فلا يُغفر له منْهُ شيْ الإسمال.

والثَّاني: أنْ لا تُقبلَ منْهُم حسنَةٌ، ولا يُتجاوزَ لهم عنْ سيِّئةٍ.

والثَّالث: أنَّه التَّوْبيخُ والتَّقْريعُ عنْدَ الحسَابِ.

(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤١٧) (٢٠٣٢٧)، قال: حدثني يعقوب قار: حدثنا ابن علية قال: حدثني الحجاج بن أبي عثمان قال: حدثني فرقد السبخي قال: قال إبراهيم النخعي: يا فرقد أتدري ما «سوء الحساب»؟ قلت: لا! قار: هو أن يحاسب الرّجل بذنبه كله لا يغفر له منه شيء. وأخرجه سعيد بن منصوفي في سننه (١١٦٧ - تفسير) من طريق آخر عن إبراهيم بمعناه، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٥٦) إلى أبي الشيخ.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

﴿ أَفَسَن يَعْلَمُ أَنَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ۚ إِنَّا يَنَذَكُرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَىبِ (١٠٠) ﴾ [الرعد: ١٩].

قوْلُه تعَسالى: ﴿ أَفَهَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ﴾ قسال ابْسنُ عبَّساسٍ: نزَلَست في حمْزةَ، وأبي جهْللِ (۱). ﴿ إِنَّمَا يَنَذَكَّرُ ﴾؛ أي: [إِنَّسها] (۲) يتَّعِيظُ ذوو العُقبولِ. والتَّذكُّورُ: الإِتِّعاظُ.

﴿ اَلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَاۤ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِءَ أَن يُوصَلَ وَيَغَشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوٓءَ ٱلْجِسَابِ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٠ – ٢١].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ ٱللَّهِ ﴾ فِي هذا العَهْدِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه ما عَاهدَهُم عليْهِ حين اسْتخْرَجَهُم مِن ظهْرِ آدَمَ.

والثَّاني: ما أمرَهُم بهِ وفرضَهُ عليْهِم.

وفِي الَّذِي أَمَرَ اللهُ [به] (٣) عزَّ وجلَّ، أَنْ يُوصلَ ثَلَاثَةُ أَقْوَالِ قَدْ نسبْنَاها إلى قائلِهَا فِي أَوَّلِ سُورة البقرة [آية: ٧٢]، وقد ذكرْنَا سُوءَ الحسابِ آنفًا.

﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَذَفْنَهُمْ مِرًا وَعَلانِيَةُ وَيَدْرَهُونَ بِالْمَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُولَئِيكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهِ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَيَدْرَهُونَ بِالْمَسَلَمُ عَلَيْهُمْ وَمُن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَالْوَرْجِهِمْ وَذُرَيَّتِهِمْ وَأُولَيَهِمْ مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ اللَّهُ سَلَمُ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرَتُمْ فَنِعُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴿ اللَّهُ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرَتُمْ فَنِعُم عُقْبَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرَتُمْ فَنِعُمْ عُقْبَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرُهُمْ فَنِعُمْ عُقْبَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرُهُمْ فَنِعُمْ عُقْبَى اللَّهُ مِنْ كُلُّ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمْ فَيْعُمْ عُقْبَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرَتُمْ فَيْعُمْ عُقْبَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَاصَبَرُهُمْ فَيْعُمْ عُقْبَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرَاتُهُمْ فَقَبَعُ مَ عَلَيْهُمْ عُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرَاتُهُمْ فَلَيْكُمُ لِيهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ عَلَيْكُمُ بِعَامُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ فَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ لِمَا عُلُولُكُ وَمَنْ صَلَكُ مِنْ عُلَيْكُمْ مَا عُلْمُ مُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عُلَيْكُمُ مِنْ عُلِيلًا لِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ لِي اللَّهُ مَا عُلْمُ عَلَيْكُمُ لَلْ الْمِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ عُلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُولُ اللَّهُ عِلَالَهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ الللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الْعُلْلِيلُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللْعُلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٢) من (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٣) من (ر)، و(م).

قوْلُ تعَالى: ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ﴾؛ أي: على ما أُمِرُوا به ﴿ اَبْتِعَآ وَجُهِ رَبِهِمْ ﴾؛ أي: طلبًا لِرضَاهُ ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ ﴾: أتمُّوهَا ﴿ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَفْنَهُمْ ﴾ مِنَ الأَمْوالِ في طاعةِ اللهِ.

قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُريد بالصَّلاةِ: الصَّلواتِ الخَمْسَ، وبالإنْفَاقِ: الزَّكاةَ(١). قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَدْرَءُونَ ﴾؛ أي: يدْفعُونَ ﴿ وَإَلْحَسَنَةِ السَّيِّنَةَ ﴾.

وِفِي المرادِ بِهِما خُسَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: يدْفعُون بالعمَلِ الصَّالحِ الشَّرَّ مِنَ العملِ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّاني: يدْفَعُون بالمعرُوفِ المنْكرَ، قالَهُ سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّالث: بالعفوِ الظُّلْمَ، قالَهُ جُويبر.

والرَّابع: بالحِلْمِ السَّفَة؛ كأنَّهم إذَا سفة عليْهِم حلمُوا، قالَهُ ابْنُ قُتيبةً (٢). والحَامِس: بالتَّوبةِ الذَّنْبَ، قالَهُ ابْنُ كَيسانَ (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أُوْلَتِكَ لَمُمْ عُفْى ٱلدَّارِ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد: عُقباهمُ الجنَّةُ؛ أي: تصِيرُ الجنَّةُ آخِرَ أَمْرِهِم (1).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٢١) (٢٠٣٥) عن علي، عن ابن عبَّاس، قوله: ﴿ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ يعْنِي: الصلوات الخمس ﴿ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَوَقَنْهُمْ مِيَّا وَعَلاَئِيَةً ﴾ يقول: الزكاة.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣)ذكر عنه ذلك الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٢٧٥)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٤٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَن صَلَحَ ﴾ وقرأ ابْنُ أبي عبْلَة: «صَلَّحَ» بضمِّ اللَّامِ (١٠).

ومعْنَى «صلح»: آمن، وذلِك أنَّ اللهَ تعَالى ألحق بالمؤمِن أهلَه المؤمنينَ؛ إكْرامًا له، لِتقرَّ عيْنُه بهم.

﴿ وَٱلْمَلَتِيكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابٍ ﴾ قال ابن عبّاس: بالتَّحيَّةِ مِنَ اللهِ تعالى والتّحفية والهدَايا(٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُم ﴾ قالَ الزَّجّاجُ: أَضْمرَ القوْلَ هاهُنا؛ لأنَّ في الكلّام دليلًا عليهِ(").

وفي هذَا السَّلام قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه التَّحيَّةُ المعرُوفةُ، يدْخل الملَكُ فيُسلم وينْصَرِف.

قَالَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: وفي قُولِهِ (١٠): ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُم ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ السَّلام: اللهُ عزَّ وجلَّ، والمعْنَى: اللهُ عليْكُم؛ أي: علَى حفْظِكُم.

والثَّاني: أنَّ المعْنَى: السَّلامةُ عليْكُم، فالسَّلامُ جمع: سلامة (٥).

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٥٨)، والكامل (ص: ٢٠٧)، والبحر المحيط (٥/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، (ر)، و(م): قول المُسلِّم.

<sup>(</sup>٥) الزاهر في معاني كلهات الناس (١/ ٦٤).

والشَّاني: أنَّ معْنَاه: إنَّما سلَّمَكُم اللهُ تعَالى مِن أهْوالِ القِيامةِ وشرِّها بصبْرِكُم في الدُّنْيَا.

وفيها صبرُوا عليه خُسةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّه أمْرُ اللهِ، قالَهُ سعِيدُ بْنُ جُبير.

والثَّاني: فُضولُ الدُّنيا، قالَه الحسَنُ.

والثَّالث: الدِّين.

والرَّابع: الفقرُ، رُويا عن أبي عمران الجَوني.

والخامس: أنَّه فقْدُ المحْبُوب، قالَه ابْن زيد.

﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِيثَنقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَا ٓ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَمُهُ ٱللَّعَنَةُ وَلَهُمْ سُوَّ ٱلدَّادِ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ ﴾ قد سبَق تفْسِيرُه في [سُورة] (١) البقرة [آية: ٧٢]. وقالَ مُقاتِلٌ: نزَلَتْ في كُفَّارِ أَهْلِ الكتابِ(٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ أُولَٰتِكَ لَمُمُ اللَّغَنَةُ ﴾ ؛ أي: عليْهِم.

﴿ اَللَّهُ يَبْسُطُ اَلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِذُ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوْةِ اَلدُّنْيَا وَمَا ٱلْحَيَوْةُ اَلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنعٌ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٦].

<sup>(</sup>١) من (م).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٣٧٦).

قوْلُه تعَسالى: ﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ ﴾؛ أي: يُوسِّعُ على مَنْ يَشاءُ ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾؛ أي: يُوسِّعُ على مَنْ يَشاءُ ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾؛ أي: يُضيِّق ﴿ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا فَطَغَوْا وَكذَّ بُوا الرُّسلَ (١٠). مَثَةَ، فرحِوا بها نَالُوا مِن الدُّنيا فطَغَوْا وكذَّ بُوا الرُّسلَ (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَالَلْمَيَوْةُ الدُّنْيَافِ ٱلْآخِرَةِ ﴾؛ أي: بالقِياسِ(٢) إليْهَا ﴿ إِلَّا مَتَنَعٌ ﴾؛ أي: كالشَّيْءِ الَّذي يُتمتع بهِ، ثُمَّ يفْنَى. [1/٤٢٦]

﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن زَيِّهِ عَلْ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٧].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾.

نزَلَت فِي مُشركي مكَّةَ حين طلَبُوا مِن رسُولِ الله ﷺ مثْلَ آياتِ الأنْبِياءِ "".

﴿ قُلُ إِنَ اللّهَ يُضِلُ مَن يَشَاءُ ﴾؛ أي: يردُّه عنِ الهُدَى كما رَدَّكُم بعدمَا أنزَلَ مِن اللهُ دَي إِنَّهُ مِن أَنَابَ ﴾؛ أي: أن أن مِن الآياتِ وحرمَكُم الإنستدلالَ بِهَا ﴿ وَيَهْدِى ٓ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾؛ أي: رجعَ إلى الحقّ من شاءَ اللهُ رجُوعَه، فكأنَّه قال: ويهْدِي مَنْ يشَاءُ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: القياس، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٤٤).

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُ ٱلْقُلُوبُ ۞ اللَّهِ تَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ ۞ اللَّهِ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ طُوبَىٰ لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٨ – ٢٩].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ هذا بدلٌ مِن قُولِه: ﴿ أَنَابَ ﴾، والمعنّى: يهدِي الَّذِين آمنُوا.

﴿ وَتَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ فِي هذَا الذِّكْرِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه القُرآنُ.

والثَّاني: ذكرُ اللهِ تعَالى علَى الإطْلاقِ.

وفي معْنَى هذِه الطُّمأْنِينةِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها الحبُّ لَه والأُنسُ بهِ.

والشَّاني: السُّكون إليْهِ مِن غير شَكَّ، بِخلافِ الَّذِين إذا ذُكر اللهُ الشَّمَأَزَّتْ قلُوبُهُم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَلَا بِذِكِرِ ٱللَّهِ ﴾ قالَ الزَّجَاج: «أَلَا» حرْفُ تنْبِيهِ وابْتِداء، والمعْنَى: لأنَّ الكافِرَ وابْتِداء، والمعْنَى: لأنَّ الكافِرَ عَيْرُ مُطمئِنً القلُبِ اللهُ الكافِرَ عَيْرُ مُطمئِنً القلُبِ (۱).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَمُونَ لَهُمْ ﴾ فيهِ ثَمَانِيةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه اسْمُ شجرةٍ فِي الجنَّةِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٨).

رَوى أبو سعِيدٍ الخُدرِيُّ عنْ النَّبِيِّ أَنَّ رجُلًا قالَ: يَا رسُولَ اللهِ! مَا طُوبَى؟ قالَ: «شَهجرةٌ فِي الجنَّة مَسِيرةُ مائَةِ عَامٍ (''، ثِيبابُ أَهْ لِ الجَنَّةِ تَخْرُجُ مِن أَكْمَامِهَا»('').

وقالَ أبو هُريرةَ: طُوبى شجرةٌ فِي الجنَّةِ، يقُول اللهُ -عزَّ وجَلَّ - لهَا: تَفَتَّقِي لِعبدي عمَّا شاءَ، فتَتفتَّ قُ لَه عن الخيْلِ بِسُرُوجِهَا وجُُمِهَا، وعن الإبْل بأزِمَّتِهَا، وعمَّا شاءَ مِنَ الكِسوةِ (٣).

وق الَ شهرُ بْنُ حوْشبِ: طُوبى: شجرَةٌ في الجنَّة، كُلُّ شجرِ الجنَّةِ منْهَا أغْصائُهَا، مِن وراءِ سُورِ الجنَّةِ (١٠)، وهذَا مذْهبُ عطيَّة، وشمر بُنِ عطيَّة، ومغيث بُن سمى، وأبي صالح.

والثَّاني: أنَّه اسْمُ الجنَّةِ بالحبشيَّةِ، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ر): سنة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي داود في البعث (۲۷)، وابن حبان (۱۳ ۷۶)، والآجري في الشريعة (۲۲۶)، من طريق ابن وهب به، وأخرجه أحمد في مسنده (۱۲۷۳)، وأبو يعلى (۱۳۷۶)، والخطيب في تاريخه (۶/ ۹۰)، من طريق دراج به. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (۶/ ۵۹) إلى أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٣٣٦)، والطبري في تفسيره (١٦/ ٤٣٨)، وابن المبارك في الزهد (٢/ ٧٥)، ومن طريقه البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٣١٦)، وابن أبي الدنيا في صفة الجنة، وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور؛ للسيوطي (٤/ ١١٥)، وفيه شهر بن حوشب، مختلف فيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٣٨) (٢٠٣٨٥).



[قالَ المصنّفُ] (۱): وقرَأْتُ على شيْخنِا أبي منْصُورِ [اللغويِّ] (۱)، عنْ سعيدِ بْن مَسْجُوح (۱)، قالَ: طُوبى: اسْمُ الجنَّةِ بالهنْدِيَّةِ (۱)، وممَّن ذهَب إلى أنَّه اسْمُ الجنَّةِ عكرمَةُ، وعنْ مُجاهِدٍ كالقوْلَيْنِ:

والثَّالث: أنَّ معْنَى طُوبى للهُم: فرَحٌ وقُرَّةُ عيْنٍ للهُم، رَواه عليُّ بْنُ أبي طلْحةَ، عن ابْنِ عبَّاسِ.

والرَّابع: أنَّ معْنَاه: نعمَى لهُم، قالَهُ عكْرِمةُ فِي رِوايةٍ، وفِي رِوايةٍ أُخْرى عنه: نِعْمَ مَا لَهُم (٥٠).

والخامِس: غَبْطةٌ لهُم، قاله سَعيدُ بْنُ جُبيرٍ، والضَّحَّاكُ.

والسَّادس: أنَّ معْنَاه: خيرٌ للهُم، قالَه النَّخَعِيُّ في روايةٍ، وفِي أخْرَى عنْهُ قَالَ: الخيرُ والكرَامَةُ اللَّذَانِ أعْطاهُم (١) اللهُ(٧).

<sup>(</sup>١) من (م).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) قال في المعجم الصغير لرواة الطبري (١/ ١٩٩): سعيد بن مشجوج، وقيل: ابن مشجوع، وقيل: ابن مسجوع، وقيل: ابن مسجوع، وقيل: ابن مسجوع، وقيل: ابن مسجوع، وقيل. ولم يعرف شاكر قبل.

<sup>(</sup>٤) المعرب (ص: ٤٤٦)، أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٣٦) (٢٠٣٧٦)، قال: حدثنا ابن حميد قال: حدثنا يعقوب، عن جعفر، عن سعيد بن مشجوج في قوله: ﴿ طُوبَىٰ لَهُمْ ﴾ قال: ﴿ طُوبَىٰ ﴾ اسم الجنة بالهندية.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٣٤) (٢٠٣٦٣)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٥٨) إلى ابن جرير وابن أبي شيبة وهناد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ.

<sup>(</sup>٦) في (ر): أعطاهما.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٣٦)، وأبو الشيخ، كما في الدر المنثور؛ للسيوطي (٤/ ١١١).

ورَوى معْمَرٌ عنْ قتادَةَ قالَ: يقُول الرَّجُلُ للرَّجُلِ: طُوبى لكَ؛ أي: أصبْتَ خيْرًا، وهِيَ كلِمةٌ عربيَّةٌ (١).

والسَّابع: حُسنى لهُم، رَواه سعِيدٌ عنْ قتادَةَ عنِ الحسنِ.

والثَّامن: أنَّ المعْنَى: العيْشُ الطَّيِّبُ لهُم.

«وطُوبي» عنْدَ النَّحْويين: فُعْلَى مِنَ الطيِّب، هذا قوْلُ الزَّجَّاجِ(٢).

وقالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: تأويلُهَا: الحالُ المستطابَةُ، والخلَّهُ المستلذَّةُ، وأَصْلُهَا: «طيبى» فصَارَتِ الياءُ وأوًا؛ لِسكونِهَا وانْضِهَامِ ما قبْلَها، كها صارَتْ فِي «مُوقن»، والأصْلُ فيه: «ميقن»؛ لأنَّه مأخُوذُ مِنَ اليَقِين، فغلبَتِ الضَّمَّةُ فيهِ الياءَ فجعلتْها وأوًا(٣).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَحُسْنُ مَنَابٍ ﴾ المآبُ: المرْجِعُ والمنْقَلبُ.

﴿ كَذَٰلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِى أُمَّةِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَمُّ لِتَتَلُّواْ عَلَيْهِمُ ٱلَّذِى أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْنَنِ قُلْ هُوَرَقِي لَآ إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ( ) ﴾ [الرعد: ٣٠].

قُولُه تعَالى: ﴿ كَنَالِكَ أَرْسَلْنَكَ ﴾؛ أي: كمَا أَرْسَلْنَا الأَنْبِياءَ قَبْلَك.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق (٢/ ٣٣٥)، والطبري في جامع البيان (١٦/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه (۳/ ۱٤۸).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ١٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ٣٤٧).

2

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنِنِ ﴾.

فِي سَبَبٍ نُزولِهِا ثَلَاثُةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَّا قَالَ لِكَفَّارِ قُريشٍ: «اسْجُدُوا للرَّحْمَنِ»، قالُوا: ومَا الرَّحْنُ النَّعْنَ اللَّهِ الآيَةُ، وقيلَ للمُّم: إنَّ الرَّحْنَ الَّذِي أَنْكُرْتُم هُوَ ربِّي، هُذَا قُوْلُ الضَّحَاكِ عَنِ ابْنِ عَبَّاس.

والشَّانِ: أنَّهُم لَمَّا أَرَادُوا كِتَابَ الصُّلَحِ يَوْمَ الخُديبِيةِ، كَتَب عَلِيٌّ عليهِ السَّلامُ: بِسْمِ اللهِ الرَّحنِ الرَّحِيمِ، فقَالَ سُهيلُ بْنُ عمْرٍو: مَا نعْرِفُ الرَّحنَ إلَّا مُسيلمةً (٢)، فنزَلَتْ هـ ذِه الآيةُ، قالَهُ قتادَةُ، وابْنُ جُريج، ومُقاتلٌ (٣).

والثَّالَث: أنَّ رَسُول اللهِ كَانَ يؤمّا فِي الحِجْرِيدْعُو، وأبو جهْلٍ يسْتَمِعُ إليْهِ وهوَ (') يقُولُ: "يَا رَحْمَنُ»، فولَّى مُدبرًا إلى (') المشْرِكينَ، فقَالَ: إنَّ محمَّدًا كانَ (') ينْهانَا عنْ عِبادةِ الآلهةِ وهوَ يدْعُو إِلهَ يَنِ فنزَلَتْ هذِه الآيةُ، ذكرَهُ عليُّ بْنُ أَحْدَ النَّيْسابوريُّ (').

<sup>(</sup>١) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٢٩٧)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في معالم التنزيل (٥/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٦/ ٤٤٥ - ٤٤٦) عن قتادة ومجاهد مرسلاً. وانظر: تفسير مقاتل (٢/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) في (ج): والنبي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) في (ج): فولَّ أبو جهل إلى.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) التفسير البسيط (١٢/ ٩٤٩ - ٣٥٠).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾ قالَ أبو عُبيدةَ: هوَ مصدَرُ تَبْتُ إليْهِ (١٠).

﴿ وَلَوْ أَنَ قُرْءَ انَا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتَ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى بَل لِلّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَاتِنِس ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَن لَوْ يَشَآءُ ٱللّهُ لَهَ ذَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مَجْمِيعًا أَفَلَمْ يَاتِنِس ٱلَّذِينَ مَا صَنعُوا قَارِعَةً أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِمْ حَتَى يَأْتِي وَعُدُ ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ لَيُعِيبُهُم بِمَا صَنعُوا قَارِعَةً أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِمْ حَتَى يَأْتِي وَعُدُ ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادُ اللّهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَ انَّا سُيِّرَتْ بِدِ ٱلْحِبَالُ ﴾.

سبَبُ نُزولِهِ اذَا أَنَّ مُشركي قُريشٍ قالُوا للنَّبِيِّ ﷺ: لوْ وسعتَ لنَا أَوْدِيةَ مَكَ القُررَانِ، وسُيِّرت جِبالهُا فاحْتَرَثْنَاهَا، وأَحْيَيْتَ مَن مَاتَ مِنَّا، فنزَلَتْ هَذِه الآيةُ، رَواه العوفيُّ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢).

وقالَ الزُّبِير بْنُ العوَّامِ: قالَتْ قُريشٌ لِرسُولِ اللهِ عَلَى: ادْعُ اللهَ أَنْ يُسيِّرَ عَنَّا هِذِه الجِبالَ ويُفجِّرَ لَنَا الأرْضَ أَنْهارًا فنزْرَعَ، أو يُحيى لنَا مؤتانَا فنكلِمَهُم، أو تصِيرَ هذِه الصَّخرةُ ذهبًا فتُغْنِينَا عن رحْلَةِ الشِّتاءِ والصَّيْفِ، فَنُكلِمَهُم، أو تصِيرَ هذِه الصَّخرةُ ذهبًا فتُغْنِينَا عن رحْلَةِ الشِّتاءِ والصَّيْفِ، فقَدْ كَانَ للأنْبِياءِ آياتٌ، فنزلت هذه الآية (٣)، ونزَل قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَامَنَعَنَا اللهُ الْأَنْسِلُ بِإَلْآلَن لِهِ إِلَا آنَ كَذَلَ بَهَا ٱلْأَوْلُونَ ﴾ [الإسراء: ٥٩].

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٤٧) (٢٠٣٩٩)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٦٢) إلى ابن جريسر وابس مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده (٢/ ٤٠) (٦٧٩) من طريق عبد الجبار به، وضعفه الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ٨٥) وأخرجه أيضًا الواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٧٤).

Q

ومغنى قوْلِه: ﴿ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ ﴾؛ أي: شُقَّتْ فَجُعلَتْ أَنْهَارًا، ﴿ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى ﴾؛ أي: أُحيوا حتَّى كُلِّمُ وا.

واخْتَلَفُوا في جَوَابِ «لَوْ» عَلَى قُوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه محْذُوفٌ.

وفي تقْدِيرِ الكلّام قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ تقْديرَه: لكانَ هذَا القُرآنَ، ذكرَهُ الفرَّاءُ(١)، وابْنُ قُتيبةَ (٢).

قالَ قتادَةُ: لو فَعلَ هذَا بقُرْ آنٍ غيرِ قُر آنِكم؛ لفَعَل بقُرْ آنِكُم (٣).

والشَّانِ: أَنَّ تقديرَه: لو كانَ هذَا كلُّه لَمَا آمَنُوا، ودلِيلُه قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا نَزَّلْنَا ٓ إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيَهِ كَالَى الْمِدِ الآيةِ [الأنعام: ١١١] قالَهُ الزَّجَّاجُ ('').

والشَّاني: أنَّ جوَابَ «لَوْ» مُقدَّمٌ، والمغنَى: وهُم يكْفُرونَ بالرَّحنِ، ولوْ النَّا أَنْذِلْنَا عليْهم مَا سأَلُوا، ذكرَهُ الفرَّاءُ أَيْضًا (٥٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ بَل يَلَهِ ٱلْأَمَرُ جَمِيعًا ﴾؛ أي: لوْ شاءَ أَنْ يُؤمِنُ وا لَآمَنُ وا، وإذَا لم يَشأَ، لم ينْفَعْ مَا اقْترَحُ وا مِنَ الآياتِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (١/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٤٩) (٢٠٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ٦٣).

### ثم أكَّد ذلِك بقولِه: ﴿ أَفَلَمْ يَأْتِعَسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ اللهِ وفيهِ أَرْبَعَهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أَفَلَم يتَبيَّنْ، رَواه العوفِيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، ورَوى عنْهُ عكرِمَةُ: أنَّه كانَ يقرؤُهَا كذلِك، ويقُولُ: أظنُّ الكاتِبَ كتبَها وهو ناعِسٌ<sup>(۱)</sup>، وهذَا قرْلُ مُجاهِدٍ، وعكرِمَةَ، وأبي مالِكِ، ومُقاتلِ<sup>(۱)</sup>.

والشَّاني: أَفَلَمْ يعلَمْ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ الحسَنُ، وقتادَةُ، وابْنُ زيْدِ.

وقالَ ابْن قُتيبة: ويُقالُ: هي لُغة للنَّخَع (٣): «ييأس» بمَعْنَى: «يعلَم» (٤)، قالَ الشَّاعرُ [من الطويل]:

أَقُولُ لَهُمْ بِالشِّعْبِ إِذْ يَأْسِرُ ونَنِي أَلَمْ تَيْأَسُوا أَنِّي ابْنُ فَارِسِ زَهْدَمِ (٥)

وإنَّما وقَع الياسُ فِي مكانِ العلْمِ؛ لأنَّ فِي علْمِكَ الشَّيءَ وتيقُّنِكَ بهِ: يأْسُك مِن غيْرِه.

والثَّالَث: أنَّ المعْنَى: قديئِسَ الَّذين آمَنُوا أن يهدوا واحدًا، ولو شاءَ اللهُ لهدَى النَّاسَ جميعًا، قاله أبو العَالِيةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٥٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٦٣) إلى ابن جرير وابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل (۲/ ۳۸۰).

<sup>(</sup>٣) النَّخَع: قبيلة كبيرة من مَذْحِج باليمن.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٢٧ - ٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) البيت لسحيم بن وثيل اليربوعي، كما في مجاز القرآن (١/ ٣٣٢)، وتفسير الطبري (١٦/ ٤٥٠)، وبلا نسبة في المعاني الكبير؛ لابن قتيبة (٢/ ١١٤٨) والميسر والقداح (ص: ٣٣).

والرَّابع: أَفَلَم يبأسِ الَّذِين آمَنُوا أَنْ يُؤمنَ هؤلاءِ المشرِكُونَ، قالَهُ الكسائِيُّ (۱). وقالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى عندي: أَفلَمْ يبأسِ الَّذِينِ آمَنُوا مِن إيهانِ هؤلاءِ الَّذين وصفَهُمُ اللهُ بأنَّهم لا يُؤمِنونَ؛ لأنَّه لو شاءَ له دَى النَّاسَ جميعًا (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فيهم قولانِ:

أحدُهما: أنَّهم جِيعُ الكُفَّارِ، قالَهُ ابْنُ السَّائبِ.

والثَّاني: كُفَّار مكَّةَ، قالَهُ مُقاتِلٌ (٣).

فَأَمَّا القارِعةُ: فقَال الزَّجَّاجُ: هيَ فِي اللَّغَةِ: النَّازلةُ الشَّدِيدةُ تنْزِلُ بأمْرٍ عظِيم (١٠).

وِفِي المَرَادِ بِهَا هَاهُنا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها عذَابٌ مِن السَّماءِ، رَواه العوْفِيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّاني: السَّرايَا والطَّلائعُ الَّتي كان ينْفذهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ، قالَه عَرْمَةُ (٥).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الواحدى في التفسير البسيط (١٢/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٥) في (ج): قاله عطاء.

## وفِي قُولِهِ: ﴿ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِمْ ﴾ قُولَانِ:

أحدهما: أنَّه رسُولُ اللهِ عَلَى فالمعْنَى: أو تحلُّ أنْتَ يَا مُحَمَّدُ، رَواه سعِيدُ ابْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهدٌ، وعكرِمةُ، وقتادَةُ.

والثَّاني: أنَّها القارعَةُ، قالَهُ الحسنُ.

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ حَتَّىٰ يَأْتِيَ وَعَدُاللَّهِ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: فتْحُ مكَّةَ، قالَهُ ابْنُ عبَّاس، ومُقاتِلٌ (١٠).

والثَّاني: القِيامةُ، قالَهُ الحسنُ.

﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآيِمٌ عَلَى كُلِ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ وَجَعَلُواْ لِلّهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَيَّعُونَهُ, بِمَا لَا بَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ يِظَنِهِرٍ مِنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ ذُيِّنَ لِلّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَن يُضْلِلِ ٱللهُ فَالَهُ مِنْ هَا دِلْ ﴿ ﴾ [الرعد: ٣٣].

قوْلُ معنى القِيام هَاهُنا: التَّولِيُ كَلَى كُلِ نَفْسِ بِمَاكَسَبَتْ اللهُ يعْنِي: نفْسَ معنَ وجلَّ. ومعنى القِيام هَاهُنا: التَّولِي لأُمُور خلْقِه، والتَّدبِيرُ لأرْزاقِهِم وجلَّا ومعنى القِيام هَاهُنا: التَّولِي لأَمُور خلْقِه، والتَّدبِيرُ لأرْزاقِهِم وَجَالِي (٢) كُلِّ نفْسٍ وَجَالِهِم، وإحْصَاءُ أعْ الحِم للجزَاء، والمعنى: أفمَنْ هو مجازي (٢) كُلِّ نفْسٍ بهذه الصَّفة بها كسبَتْ، يُثيبُها إذَا أحْسنَتْ، ويأخذُ هَابها جنتْ، كمَنْ ليْس بهذه الصَّفة مِنْ الأصنَام؟.

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل (۲/ ۳۸۰).

<sup>(</sup>٢)في (ج): أفمن هو قائم ليجازي.

ق الَ الفرَّاءُ: فرَك جوَابَهُ؛ لأنَّ المعْنَى معْلُومٌ، وقد بيَّنَه بعْدَ هذَا الفرَّاءُ: ﴿ وَجَعَلُواْلِلَّهِ شُرَكاآءَ ﴾ كأنَّه قيلَ: كشُر كائِهِم (١)(٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ قُلُسَمُّوهُمْ ﴾ ؛ أي: بها يستحِقُّونَه مِنَ الصِّفاتِ، وإضافةُ الأَفْعَالِ إليْهِم إنْ كانُوا شركاءَ للهِ كها يُسمَّى [اللهُ] (٣) بالخالقِ، والرَّازقِ، والمحيي، والمعيتِ، ولوْ سمُّوهم بشيْءٍ مِن هذَا لكذَبُوا.

قوْلُه تعالى: ﴿ أَمْ تُنَيِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ هذَا استفهامٌ منقطِعٌ مَّا قَبْله، والمعنسى: فإنْ سمّوهم بصِفاتِ اللهِ، فقُل للهُم: أَتُنبِّتُونَهُ وأَي: أَتُخبِرُونَه بشريكِ له فِي الأرْضِ وهو لَا يعلَم لنفْسِه شريكًا، ولو كانَ لعلِمَهُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَم بِظَلِهِ رِمِّنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ فيه ثلاثة أَقْوَالِ:

أحدُها: أمْ بظنُّ مِنَ القوْلِ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّاني: بباطِل، قالَهُ قتادَةُ.

والثَّالثُ: بكلام لا أصْلَ لَهُ ولَا حقِيقةً.

قوْلُه تعَالى: ﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: زيَّنَ لَهُمُ مُ الشَّيْطانُ الكُفْرَ (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ر): شركائهم

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) المثبت من جميع النسخ.

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٦٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَصَدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍو، وابْنُ عامِرٍ: «وصَدُّوا» بفتْحِ الصَّادِ، ومثلُه في: «حم الْمُؤْمِنُ» [غافر: ٣٧] وقرأ عاصِمٌ، وحمْزة، والكِسائِيُّ: «وصُدُّوا» بالضَّمِّ فيهمَا (١٠). فمَن فتَح؛ أرَاد: صدُّوا المسلِمِينَ، إمَّا عنِ الإيمانِ، أوْ عنِ البَيْتِ الحرَامِ. ومَن ضمَّ؛ أرَاد صدَّهُمُ اللهُ عنْ سَبِيلِ المُدَى.

﴿ لَمَّهُمْ عَذَابٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ وَمَا لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ اللَّ ﴾ [الرعد: ٣٤].

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَمُهُمْ عَذَابٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ وهو القسَّلُ، والأَسْرُ، والسِّقمُ، فهو قَوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ ﴾؛ أي: فهو لمُسم فِي الدُّنيا عَذَابٌ، وللمُؤمِنين كفَّارةٌ ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ ﴾؛ أي: أشدُ ﴿ وَمَا لَهُمْ مِّنَ ٱللّهِ مِن وَاقِ ﴾؛ أي: مانع يقيهم عذَابَهُ.

﴿ مَّثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَٰرُ ۖ أَكُلُهَا دَآيِدٌ وَظِلُهَا ۚ تِلْكَ عُقْبَى ٱلْذَينَ ٱلنَّارُ ۞ ﴾ [الرعد: ٣٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾؛ أي: صِفتُها أنَّ الأنْهارَ تَجْرِي مِن تحتِهَا، هذَا قولُ الجمْهُ ودِ.

وق الَ ثَعْلَبُ: خبرُ المشلِ مُضمرٌ قبْلَه (٢)، والمعْنَى: فيها نصِفُ لكم مثَلُ الجنَّةِ، وفيهَا نقُصُّه عليْكُم خبرُ الجنَّةِ.

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة (ص: ٣٥٩)، والتيسير (ص: ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٦٥).

2

﴿ أُكُلُهَا ذَآبِهُ ﴾ قالَ الحسنُ: يُريد أنَّ ثِهارَهَا لا تنْقَطِعُ كَثِهَارِ الدُّنيا('') ﴿ وَظِلُهَا ﴾؛ لأنَّه لا يزُول ولا تنسخُه الشَّمْسُ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ تِلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا ﴾؛ أي: عاقبةُ أمْرِهمُ المصير إليْهَا.

﴿ وَاللَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ الْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ، قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ ۚ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَ إِلَيْهِ مَثَابِ (اللّ

قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَا تَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ ﴾ فيهِ ثَلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُم مُسلِمُو اليهودِ، قالَه أبو صَالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

وقالَ مُقاتِلٌ: وهمْ عبْدُ اللهِ بْنُ سلام وأصْحَابُه (٢).

والثَّانِ: أنَّهُم أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَهُ قَتَادَةُ.

والثَّالث: مُؤْمِنُو أهْل الكتَابَيْنِ مِنَ اليهُودِ والنَّصارَى، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣).

والَّذي أُندل إليْهِ: القرْآنُ، فرِحَ بهِ المسْلِمُون وصدَّقُوه، وفرِحَ به مُؤمِنُ و أهْلِ الكتبابِ؛ لأنَّه صدَّق مَا عنْدَهُم.

وقيل: إنَّ عبدَ اللهِ بْنَ سلامٍ ومَن آمَن معَهُ مِن أَهُلِ الكتابِ، ساءَهُم قلَّهُ ذَكْرِه في التَّوْراةِ، فلتَّا نزَل ذكْرُه في التَّوْراةِ، فلتَّا نزَل ذكْرُه فرحُوا، وكفَر المشركِونَ بهِ، فنزلَتْ هذه الآيةُ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١١٦).

فَأُمَّا الْأَخْرَابُ: فَهِمُ الكُفَّارُ الَّذِينِ تَحَزَّبُوا على رَسُولِ اللهِ ﷺ بالمعادَاةِ.

وفِيهم أرْبَعةُ أَقْوَالٍ:

[1/57]

أحدُها: أنَّهُمُ اليهودُ والنَّصارَى، قالَهُ قتادَةُ.

والثَّاني: أنَّهُمُ اليهودُ والنَّصاري والمجوسُ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

والثَّالث: بنُو أُميَّة وبنُو المغيرةِ وآلُ أبي طلْحةَ بْنِ عبْدِ العُزَّى، قالَهُ مُقاتلٌ (١٠).

والرَّابع: كفَّار قُريشٍ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٢).

وفي بعْضِه الَّذي أنْكرُوه ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه ذكْرُ الرَّحن، والبعْثُ، ومحمَّدٌ ﷺ، قالَهُ مُقاتِلٌ (٣).

والثَّاني: أنَّهم عرَفُوا بعْثةَ الرَّسُول في كُتبِهم وأنْكرُوا نُبوَّتَه.

والثَّالث: أنَّهم عرَفُوا صدْقَه وأنْكَرُوا تصْدِيقَه، ذكرَهُمَا الماوردِيُّ (١).

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًا وَلَهِنِ ٱنَّبَعْتَ أَهُوآءَ هُم بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا وَاقِ ٣٣﴾ [الرعد: ٣٧].

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل (۲/ ۳۸۲).

<sup>(</sup>۲) النكت والعبون (۳/ ۱۱٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٣/ ١١٦).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنزَلْنَهُ ﴾؛ أي: وكمَ أَنْزِلنَا الكُتبَ علَى الأَنْبِياءِ بِلُغاتِهِ مَا أَنْزِلْنَا عليْكَ القُرانَ ﴿ حُكُمًّا عَرَبِيًا ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد ما فيهِ مِنَ الفرَائِضِ (١٠). وقالَ أبو عُبيدةَ: دينًا عربيًّا (٢٠).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَيِنِ أَتَبَعْتَ أَهُوآءَهُم ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدُهما: في صلاتِكَ إلى بيْتِ المقدسِ ﴿ بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ أنَّ قِبْلَتَكَ الكعبَةُ، قالَهُ ابْنُ السَّائب.

والثَّاني: في قبُولِ مَا دعوْكَ إليهِ مِن ملَّةِ آبائِكَ، قالَهُ مُقاتِلٌ (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيّ ﴾ ؛ أي: مَا لَكَ مِن عَذَابِ اللهِ مِن قريب ينْفعُكَ ﴿ وَلَا وَاقِ ﴾ يقِيك.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُهُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِى بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ ۞ ﴾ [الرعد: ٣٨].

قُولُه تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ ﴾ ... الآية .

سبَبُ نُزولِها: أَنَّ اليهُودَ عيَّرُوا رَسُولَ اللهِ بِللهِ بَكُثْرةِ التَّزُويجِ، وقالُوا: لو كانَ نبِيًّا كما يزْعُم، شعلتْه النُّبوَّةُ عنْ تزْويجِ النِّساءِ، فنزلَتْ هذِه الآيَةُ (١)، قالَه أبو صَالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ١٩)، والتفسير البسيط (١٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) تنوير المقباس (ص: ١٥٩)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٧٥) من رواية الكلبي.

ومعْنَى الآية: أنَّ الرُّسلَ قَبْلَك كانُوا بِشرًا لهُم ﴿ أَزْوَجًا ﴾ يعْنِي: النِّساءَ، و﴿ وَذُرِّيَةً ﴾ يعْنِي: الأوْلادَ. ﴿ وَمَاكَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِي بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ النِّساءَ، وهِ وَذُرِّيَةً ﴾ يعْنِي: الأوْلادَ. ﴿ وَمَاكَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِي بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ النِّياءَ. اللَّهِ ﴾؛ أي: بأمْرِه، وهـ ذَا جـوَابُ للَّذينَ اقْترَحُوا عليهِ الآياتِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ لِكُلِّ أَجَلِ كِنَابٌ ﴾ فيه ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: لكُلِّ أَجَلٍ مِن آجَالِ الخلْقِ كِتابٌ عنْدَ اللهِ، قالَه الحسنُ.

والشَّاني: أنَّه مِنَ المقدَّم والمؤخَّرِ، والمعْنَى: لـكُلِّ كتبابٍ ينْزِلُ مِنَ السَّاءِ أَجَلٌ، قالَهُ الضَّحَّاكُ والفرَّاءُ(۱).

والثَّالَث: لَكُلِّ أَجَلٍ قَدَّرَه اللهُ تَعَالَى، ولِكُلِّ أَمْرٍ قَضَاهُ اللهُ كَتَابٌ أَبْبَ فِيهِ، ولا تكونُ آيةٌ ولا غيرُها إلَّا بأجَلٍ قَدْ قَضَاهُ اللهُ فِي كَتَابٍ، هَذَا مَعْنَى قَوْلِ ابْنِ جريرٍ(١).

﴿ يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثِبِثُ وَعِندَهُ وَأُمُّ الْكِتَنبِ اللَّ ﴾ [الرعد: ٣٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِتُ ﴾ قراً ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو عمْرٍو، وعاصِمٌ: «ويُثْبِتُ» ساكنة الثَّاءِ خفيفة الباء. وقراً ابْنُ عامِرٍ، وحمْزَة، والكِسَائِيُّ: «ويُثَبِّت» مشددة الباءِ مفتوحة الشاء (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٦/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٤)، والسبعة في القراءات (ص: ٣٥٩).

قالَ أبو علِيِّ: المعْنَى: ويثبته، فاسْتغنَى بتعديةِ الأوَّلِ مِنَ الفعليْنِ عنْ تعديةِ الأوَّلِ مِنَ الفعليْنِ عنْ تعديةِ الثَّانِ (۱).

واخْتلفَ المفَسِّرُونَ فِي المرَادِ بالَّذِي يمْحُو ويُثبت علَى ثمانِيةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه عامٌ، في الرِّزقِ، والأجَلِ، والسَّعادةِ. والشَّقاوةِ، وهذا مذهب عُمرَ، وابْنِ مُسعُودٍ، وأبي وائل، والضَّحَّاكِ، وابْنِ جُريج.

والثَّاني: أنَّه النَّاسخُ والمنْسوخُ، فيمحُو المنْسوخَ، ويُثبت النَّاسخَ، والمُسْعِيدُ بْنُ اللهِ قَالَ سعِيدُ بْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ سعِيدُ بْنُ ابْنُ المِعْنَى عليُّ بْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ سعِيدُ بْنُ المِعْنَى عليُّ بْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ سعِيدُ بْنُ اللهِ عُبِير، وقتادَةُ، والقُرظيُّ، وابْنُ زيْدٍ.

وقالَ ابْن قُتيبة: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاء ﴾؛ أي: ينسخ مِن القُرآن مَا يشَاء ، «ويُثبت»؛ أي: يدعه ثابتًا لا ينسخه، وهو المحكم (٢٠).

والنَّالث: أنَّه يمحو ما يشاء، ويُثبت، إلَّا الشقاوة والسَّعادة، والحياة والموْت، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبير عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

ودلِيلُ هذَا القوْلِ، مَا روى مُسلِمٌ في "صحِيحهِ" مِن حديثِ حُذيفةَ ابْنِ أَسِيدٍ قالَ: سمعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يقُول: "إِذَا مضَتْ علَى النَّطْفَةِ خَسْ وأَرْبَعُونَ لِيْلَةً، يقُولُ الْمَلَكُ الْمُوكَّلُ: أَذْكَرٌ أَمْ أَنْشَى؟ فيَقْضِي اللهُ عزَّ وجلً، ويكتُبُ الملَكُ، فيقُولُ: أَشَعِيدٌ؟ فيقْضِي اللهُ، ويكتُبُ الملَكُ، ويكتُبُ الملَكُ، فيقُولُ: أَشَعِيدٌ؟ فيقضِي اللهُ، ويكتُبُ الملَكُ، فيقُولُ: عمَلُه وأَجَلُه؟ فيقضِي اللهُ، ويكتُب الملَكُ، ثُمَّ تُطوى الصَّحيفَةُ، فيقُولُ: عمَلُه وأَجَلُه؟ فيقضِي اللهُ، ويكتُب الملَكُ، ثُمَّ تُطوى الصَّحيفَةُ،

<sup>(</sup>١) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (٢/ ٢٢٨).

فلا يُزادُ فِيها ولا يُنقصُ منْها»(١).

والرَّابع: يمْحُو مَا يشاءُ ويثبت، إلَّا الشَّقاوةَ والسَّعادةَ لا يُغيرانِ(٢)، قالَه مُجاهدٌ.

والخامِس: يمْحُو مَن جاءَ أجلُه، ويُثبت مَن لم يجيعُ أجَلُه، قالَه الحسَنُ.

والسَّادس: يمْحُو مِن ذُنوب عبادِه مَا يشَاءُ فيغْفِرُها، ويُثبت مَا يشاءُ فيغْفِرُها، ويُثبت مَا يشاءُ فيلا يغْفِرُها، رُوي عنْ سعِيدِ بن جُبيرِ.

والسَّابع: يمْحُو مَا يشاءُ بالتَّوبةِ، ويُثبت مكانَها حسنَاتٍ، قالَه عكْرِمةُ.

والثَّامن: يمْحُومِن دِيوانِ الحفظَةِ ما ليْس فيهِ ثوابٌ ولا عِقابٌ، ويُشبت ما فيهِ ثَوابٌ وعِقابٌ، قالَهُ الضَّحَاكُ، وأبو صالِح.

وق الَ ابْن السَّائِ: القولُ كلُّه يُكتب، حتَّى إذَا كانَ [في] (٣) يومِ الخميس، طرح منْه كُلُّ شيْء ليْس فيه ثوابٌ ولا عِقابٌ؛ مِثْلُ قولِك: أكلْتُ، شربْتُ، دخلْتُ، خرجْت، ونحوه، وهو صادقٌ، ويُثبت ما فيهِ الشَّوابُ والعِقابُ (١).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم حديث رقم (٢٦٤٤)، ولفظ المصنف عند الطبراني في "الكبير "(٣٠٣٨).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: يتغيران، والمثبت من ساثر النسخ.

<sup>(</sup>٣) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحارث ابن أبي أسامة في مسنده، كما في بغية الباحث (٢٢٤)، المطالب العالية؛ لابسن حجسر (٨/ ٦٠١)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٨٤) كلهم من طريق الكلبي، وهو متروك. قال الحافظ في فتح الباري (١٣/ ٥٢٣): والكلبي متروك، وأبو صالح لم يدرك جابرًا، وعما يضعفه أنَّ الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٨٤) رواه من طريق آخر عن الكلبي، عن أبي صالح.



قُولُه تعَالى: ﴿ وَعِندَهُ وَأَمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: أَصْلُ الكِتابِ(''). قالَ الفَسِّرونَ: وهوَ اللَّوحُ المحفُوظ الَّذي أُثْبت فيهِ ما يكونُ ويحدُثُ.

ورَوى أبو الدَّرداءِ عنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّه قالَ: "إِنَّ اللهَ سبحَانَه فِي ثلَاثِ سَاعَاتٍ يبْقَيْنَ مِنَ اللَّيْلِ ينْظُرُ فِي الكِتَابِ الَّذِي لَا ينْظُرُ فيهِ أَحَدٌ غيرُه، فيمُحُو مَا يَشَاءُ ويُثْبِتُ »(٢).

ورَوى عكرِمَةُ عن ابْن عبّاسٍ قالَ: هُما كتابَانِ، كتَابٌ سِوَى أُمّ الكتابِ يمْحُو منْهُ ما يشَاءُ ويُثبت، وعنْدَه أمُّ الكتابِ لا يُغير منْهُ شيءٌ (٣).

﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ اللهِ الرعد: ٤٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ ﴾؛ أي: مِنَ العقاب'' وأنْتَ حيُّ أوْ ﴿ نَتَوَفَّيَنَكَ ﴾ قبْل أنْ نُريكَ ذلِك، فليْس عليْكَ إلَّا أنْ تبلِّغَ ﴿ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ قالَ مُقاتِلٌ: يعْنِي: الجرزاءَ (٥٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٨٩)، والطبراني في المعجم الأوسط (٨/ ٢٧٩)، وابن أبي حاتم وابن مردويه، كما في الدر المنثور؛ للسيوطي (٤/ ١٢٢). وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ٤١٢): وفيه زياد بن محمد الأنصاري، منكر الحديث. انظر: المجروحين؛ لابن حبان (١/ ٣٠٨)، والكامل؛ لابن عدى (٣/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد السرزاق في تفسيره (٢/ ٣٣٨)، والطبري في تفسيره (١٦/ ٤٨٠)، وذكسره المتعلب في الكشف والبيان (١٥/ ٣١٦)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ر)، و(م): العذاب.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٣).

ورَوى ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ قَوْلَه: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَعُ ﴾ نُسخ بآيةِ السَّيفِ وفرْض الجهادِ(١)، وبهِ قالَ قتادَةُ.

﴿ أُوَلَمْ يَرَوا أَنَا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَٱللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِمُحَكِمِهِ وَهُوَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ( ) ﴾ [الرعد: ٤١].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوا أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُهُما مِنْ ٱطْرَافِهَا ﴾ فيهِ خْسةُ أقوالِ:

أحدُها: أنَّه ما يفْتَحُ اللهُ عزَّ وجلَّ علَى نبيِّه [محمَّد ﷺ ('') مِنَ الأرْضِ، رَواه العَوْفِيُّ عنِ ابْنِ عبَّاس، وبهِ قالَ الحسَنُ، والضَّحاكُ.

قَالَ مَقَاتِلٌ: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ ﴾ يعْنِي: كُفَّارَ مَكَّةَ ﴿ أَنَّا نَأْقِ ٱلْأَرْضَ ﴾ يعْنِي: أَرْضَ مكَّةَ ﴿ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ يعْنِي: مَا حوْ لهَا". [1/٤٢٩]

والشَّاني: أنَّهَا القريةُ تخربُ حتَّى تبْقَى الأَبياتُ في نَاحيتِهَا، رَواه عكْرِمةُ عينِ ابْنِ عبَّاس، وبهِ قالَ عكرِمَةُ.

والثَّالث: أَنَّه نَفْصُ أَهلِهَا وبركتِهَا، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. وقالَ الشَّعبيُّ: نقْصُ الأَنْفُس والثَّمراتِ(١٠).

والرَّابع: أنَّه ذَهَابُ فُقهائِها وخِيارِ أَهْلِها، رَواه عطاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) انظر: نواسخ القرآن؛ للمصنف (ص: ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٤٩٦) (٢٠٥٢٥)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٦٨) إلى ابن جريس، وابن المنذر، وابن أبي حاتم.



والخامس: أنَّه موْتُ أَهْلِها، قالَهُ مُجاهِدٌ، وعطاءٌ، وقتادَةُ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِمُحَكِمِهِ ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبة: لا يتَقَعَّبُه أَحَدٌ بتغْييرٍ ولَا نقْصٍ (١). وقد شرحْنَا مغنَى شُرعةِ الجِسابِ في [سُورة] (١) البقرةِ [آية: ٢٠٢].

﴿ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُجَمِيعَ ٱ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّنُرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ٣٠﴾ [الرعد: ٤٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقَدْمَكُرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ يعْنِي: كفَّارَ الأُمَسِمِ الخاليةِ، مكرُوا بأنْبِيا وَهِم يقْصُدونَ قَتْلَهُم، كما مكرَتْ قُريشٌ بِرسُولِ الله ﷺ لِيقتلُوه.

﴿ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُ جَمِيعًا ﴾ يعْنِي: أنَّ مكْرَ الماكرينَ مخْلُوقٌ له، ولا ينضرُّ إلَّا بإرادتِه؛ وفي هذا تسلِيةٌ لِرسُولِ الله ، وتسكينٌ له.

﴿ يَعْلَمُمَا تَكْسِبُكُلُّ نَفْسِ ﴾ مِن خيْرٍ وشرٌّ، ولَا يقَعُ ضررٌ إلَّا بإذِنه.

﴿ وَسَيَعْكُو ٱلْكُفَّرُ ﴾ قرراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو: «وسَيَعْلَمُ الكَافِر الكَافِر الكَافِر الكَافِر الكَافِر الكَافِر ، قالَ الزَّجَاجُ: الكافِر هَاهُنا: اسْمُ جنْسٍ (١٠). وقراً عاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزةُ، والكِسائِيُّ: «الكُفَّار» على الجمْع (٥٠).

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) من (م).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢١)، والتفسير البسيط (١٢/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥١).

<sup>(</sup>٥) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٤)، والسبعة (ص: ٣٥٩).

قُولُه تعَالى: ﴿ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ أي: لمن الجنَّة آخر الأمْرِ.

﴿ وَيَـقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكًا ۚ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِـيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ مَا لَكِئْبِ ﴿ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فيهم قولانِ:

أحدُهما: أنَّهُم اليهودُ والنَّصاري.

والثَّاني: كُفَّارُ قريشٍ.

﴿ قُلْ كَفَى بِأُللَّهِ شَهِيدًا ﴾؛ أي: شاهِدًا ﴿ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ بها أظهرَ مِنَ الآياتِ، وأبانَ مِنَ الدَّلالاتِ على نُبوَّتِي.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَمَنْ عِندَمُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ ﴾ فيهِ سبْعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهم عُلماءُ اليهُودِ والنَّصارى، رَواه العوفِي عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والشَّاني: أنَّه عبْدُ اللهِ بْنُ سلامٍ، قالَهُ الحسَنُ، ومُجَاهِدٌ، وعكْرِمَةُ، وابْنُ زيْدٍ، وابْنُ السَّائبِ، ومُقاتِلٌ (۱).

والثَّالث: أنَّهُم قومٌ مِن أهْلِ الكتَابِ كانُوا يشْهَدُون بالحَقّ، منْهُم عبْدُ اللهِ بْن سلامٍ، وسَلهانُ الفارِسيُّ، وتميمٌ الدَّاريُّ، قالَه قتادَةُ.

والرَّابع: أنَّه جبريلُ عليه السلام، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٣٨٤).

Q

والخامس: أنَّه عليُّ بْنُ أَبِي طَالَبِ، قَالَهُ ابْنُ الْحَنْفَيَّةِ.

والسَّادس: أنَّه بِنيامِينُ، قالَه شِمر.

والسّابع: أنَّ اللهُ عزَّ وجلَّ ، رُوي عن الحسَن ، ومجُاهِد ، واختاره النَّجَاجُ (۱) ، واحتجَّ له بِقراءة مَن قرأ: «وَمِنْ عِنْدِهِ عُلِمَ الكتَابُ» وهي الزَّجَاجُ (۱) ، واحتجَ له بِقراءة مَن قرأ: «وَمِنْ عِنْدِهِ عُلِمَ الكتَابُ» وهي قراءة أبن السّميفَع ، وابْنِ أبي عبْلَة ، (ومجُاهد ، وأبي حيوة ) (۲) . ورواية أبن أبي سُريح عن الكِسائي: «ومِن» بكسر الميم «عنده» بكسر الدَّالِ «عُلِمَ» بفسم العين وكسر اللَّم وفتْح الميم «الكتابُ» بالرَّفع .

وقراً الحسَنُ: «ومِن» بكسْرِ الميمِ «عندِهِ» بكسْرِ الدَّال «عِلْمُ» بكسْرِ الحَسنُ اللهِ بكسْرِ العينِ وضمَّ الميمِ «الكتابِ» مُضاف، كأنَّه قالَ: أُنزل مِن علْمِ اللهِ اللهِ [٢٩٤/ ب] عنزَ وجلَّ (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥١).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) قراءتان شاذتان، انظرهما مع التوجيه في: المحتسب (١/ ٣٥٨).

# سُورةُ إِبْرَاهِيمَ النَّيْنَ

وهي مكيَّةٌ مِن غيْرِ خِلافٍ علِمْنَاه بيْنَهُم، إلَّا مَا رُوي عنِ ابْنِ عَبْسَاه، بيْنَهُم، إلَّا مَا رُوي عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وقتادَةَ أَنَّهُمَا قَالَا: سِوى آيتَيْنِ منْهَا(١)، وهي أَنَ قُولُه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ مَنَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ

#### بِنسمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْنَ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْمَ حَيَنَاتُ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخَرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَوَيْلُ لِلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ ﴾ [إبراهيم: ١ - ٢].

قُولُه تعَالى: ﴿ الَّهِ ﴾ قد سبَق بيَانُه.

وقوْلُه: ﴿ كِتَنْ ﴾ قالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: هذا كتَابُ، (والكتَابُ: القُرْآنُ) (٢)(١).

## وِفِي المرادِ بالظُّلماتِ والنُّورِ ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ الظُّلماتِ: الكفْرُ، والنُّورَ: الإِيمانُ، رَواه العوفِي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>۱) انظر: معاني القرآن؛ للنحاس (۳/ ۱۳ه)، والنكت والعيدون؛ للهاوردي (۲/ ۳۳۷)، والنكت والعيدون؛ للهاوردي (۲/ ۳۳۷)، وفندون ومعالم التنزيل؛ للبغدوي (٤/ ۳۲۹)، والبيان في عد آي القرآن (ص: ۱۶۹)، وفندون الأفنان (ص: ۱۳۸)، وجمال القراء (۲/ ۵۲۸).

<sup>(</sup>٢) في (م): وهما.

<sup>(</sup>٣) لبست في (ر).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٣).

والثَّاني: أنَّ الظُّلماتِ: الضَّلالةُ، والنُّورَ: الهُدى، قالَهُ مُجَاهِدٌ وقتادَةُ.

والثَّالث: أنَّ الظُّلَاتِ: الشَّكُّ، والنُّورَ: اليَهَينُ، ذكرَهُ الماوردِيُّ(١).

وفِي قُولِه: ﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ ثلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: بأمْرِ ربِّهِم، قالَهُ مُقاتِلٌ (٢).

والثَّاني: بتَوْفِيقِ ربِّهم، قالَه أبو سُليمانَ.

والنَّالث: أنَّه الإذْنُ نفْسُه، فالمعْنَى: بها أُذِن لَكَ مِن تعْلِيمِهِم، قالَهُ الزَّجَاجُ، قالَ: ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَيِيدِ ﴾ (٣).

قَالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: وهذا مِثْلُ قَوْلِ العَرَبِ: جلَسْتُ إلى زيْدٍ، إلى العَاقِلِ الفَاضِل، وإنَّما تُعاد «إلى» بمعْنَى التَّعْظِيمِ للأَمْرِ('')، قَالَ الشَّاعرُ [من الطويل]:

فَنَادَيْتُ لُبْنَى (٥) بِاسْمِهَا وَدَعَوْتُ لَنَادَيْتُ لُبْنَى (٩) بِاسْمِهَا وَقَضَيْتُ (١) لَأَلْقَيْتُهَا مِنْ حُبِّهَا وَقَضَيْتُ (١)

إِذَا خَدِرَتْ رِجْلِي تَذَكَّرْتُ مَنْ لَمَا وَالْعَرْبُ مَنْ لَمَا وَعَوْتُ الَّتِي لَوْ أَنَّ نَفْسِي تُطِيعُنِي

<sup>(</sup>۱) النكت والعيون (۳/ ١٢٠).

<sup>(</sup>۲) تفسر مقاتل (۲/ ۳۹۷).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل، والمثبت من (ج)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٥) في (ج): ليلي.

<sup>(</sup>٦) البيتان لقيس بن ذريح في نور القبس؛ لأبي المحاسن (ص: ١٥)، وبلا نسبة في عمل البيوم والليلة (ص: ١٤٢)، وروضة المحبين (ص: ١٧٢).

فأعَاد «دعَوْتُ» لِتفْخِيم الأمْرِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ على البدَلِ. وقرأ نافِعٌ، عمرو، وعَاصِمٌ، وحمْزة، والكِسائِيُ: «الحميد \* اللهِ على البدَلِ. وقرأ نافِعٌ، وابْنُ عامِر، [وأبانُ، والْمُفضَّلُ]: «الحميد \* اللهُ » رفْعًا على الإستئنافِ (۱)، وقد سبَقَ بيَانُ أَلْفاظِ الآيَةِ.

﴿ اللَّذِينَ يَسْتَجِبُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبَعُونَهَا عِوَجًا أُولَيْكَ فِي صَلَالِ بَعِيدِ ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ وَيَبَعِينَ الْمَثْمَ فَيُضِلُ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ لِيُسَبِّ مَنْ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ لِيُسَبِّ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْدَا أَنْ اَخْدِجْ قَوْمَكَ مِن الظَّلُمَةِ إِلَى السَّوْدِ وَذَكِيرَهُم بِأَيْهِم اللّهِ إِنَى فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِكُلِّ صَبَادٍ شَكُودٍ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِنَى فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِكُلِّ صَبَادٍ شَكُودٍ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِنَى فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِكُلّ صَبَادٍ شَكُودٍ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِنَى فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِكُلّ صَبَادٍ شَكُودٍ ﴿ اللّهُ وَلِذَ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذَكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذَا أَنْجَاكُمُ مِنْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَن اللّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَن اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَيْهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّ

قوْلُه تعَالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾؛ أي: يُؤْثِرُونها ﴿ عَلَى الْآخِرَة (٢). الْآخِرَة (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾؛ أي: يمنعُونَ النَّاس مِنَ الدُّخول في دينِه، ﴿ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا ﴾ قد شرحْنَاه في آل عمران [آية: ٩٩].

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٤)، والسبعة (ص: ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢٢)، والتفسير البسيط (١٢/ ٣٩٨).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أُوْلَيَهِكَ فِي ضَلَالِ ﴾؛ أي: في ذهَابٍ عن الحقّ ﴿ بَعِيدِ ﴾ مِنَ الصَّواب.

قَوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ، ﴾؛ أي: بلغتِهم.

ق الَ ابْنُ الأنباري: ومعنى اللَّغة عند العرب: الكلامُ المُنْطُوق بهِ، وهو مأخوذٌ مِن قوْلِم، لَغَا [الطَّائِرُ](١) يلْغُو؛ إذا صوَّت في الغلس(٢).

وقرأ أبو رجاء، وأبو المتوكل، والجحدريُّ: «إلَّا بِلُسُن قوْمِه» برفع اللَّام والسين من غير ألف.

وقرأ أبو الجوزاء، وأبو عمران: «بِلِسْنِ قَوْمِه» بكسرِ اللَّام وسكون السِّين مِن غير ألِفٍ<sup>(٣)</sup>.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لِلهُ بَيِّكَ لَهُمْ ﴾؛ أي: اللَّذي أرسل به فيفهمُونَه (٤) عنه؛ وهذا نزل؛ لأنَّ قريشًا قالوا: ما بَالُ الكُتُب كلِّهَا أعجميَّةٌ، وهذا عربيٌّ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ أَنْ أَخْرِجُ قَوْمَكَ ﴾.

[ ١/٤٣٠] قَالَ الزَّجَّاجُ: «أَن» مُفسَرٌ، والمعنني: قلنا له: أخرج قوْمَك (٥٠). وقد سبَقَ بيانُ الظُّلاات والنُّور [البقرة: ٢٥٧].

(١) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

(٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٣٩٩).

(٣) قراءتان شاذتان، انظر: المحتسب (١/ ٣٥٨)، وشواذ ابن خالويه (ص: ٦٨)، والكامل (ص: ٢٠٨)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٥٩).

(٤) في الأصل: فيفهموه، والمثبت من (ر)، و(م)، وفي (ج): فيفهموا.

(٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٥).

#### وفي قوْلِه: ﴿ وَدَكِرْهُم بِأَيَّكِمِ ٱللَّهِ ﴾ ثَلاثُهُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّها نِعَمُ اللهِ، رواه أُبيُّ بـن كعْبِ عـنِ النَّبِي ﷺ، وبهِ قـال مجاهد، وقتـادة، وابـن قتيبة (۱).

والشَّاني: أنَّها وقاتع الله في الأمم قبْلَهم، قاله ابْنُ زيد، وابْنُ السَّائب، ومُقاتِلٌ (٢).

والثَّالث: أنها أيَّامُ نِعَم الله عليهم وأيَّامُ نِقَمِه عمن كفَرَ مِن قوم نوحٍ وعادٍ وثمودَ، قالَه الزَّجَاجُ<sup>(٣)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ ﴾ يعني: التَّذكير ﴿ لَآيَاتِ لِـكُلِّ صَبَّالٍ ﴾ على طاعةِ اللهِ وعن معصيتِه ﴿ شَكُورٍ ﴾ لأنْعُمِه.

والصَّبار: الكثِير الصَّبرِ، والشَّكور: الكثير الشُّكْرِ، وإنها خصَّه بالآيات؛ لانْتِفاعِه بهَا. وما بعد هذا مشْرُوحٌ في [سورة](١) البقرة [آية: ٤٩].

﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَمِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَمِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي كَشَرُ وَإِذْ تَأَذَّكُ رَبُّكُمْ أَإِنَّ عَذَابِي كَشَرَيْدُ ( ) وَقَالَ مُوسَى إِن تَكْفُرُواْ أَنْهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِثَ اللّهَ لَغَنِيْ جَمِيدُ ( ) اللّه يَأْتِكُمْ نَبُوُا الّذِيثَ مِن بَعْدِهِمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودٌ وَالّذِيثَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْدَهُمْ إِلّا اللّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَاتِ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا يَعْلَمُهُمْ إِلَا اللّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَاتِ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٣٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتل (۲/ ۳۹۸).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٤) من (م).

Q

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذْ نَأَذَّكَ رَبُّكُمْ ﴾ مذْكُورٌ في الأعراف [آية: ١٦٧].

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ لَهِن شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ ثلاثة أقْوَالِ:

أحدها: لئِنْ شكرْتُم نِعمِي لأزيدنَّكُم مِن طاعَتِي، قالَه الحسَنُ.

والثَّاني: لئن شكرتم إنْعامي لأزيدنَّكُم مِن فضْلِي، قالَه الرَّبيعُ.

والثَّالث: لئن وحدتُّمونِي لأزيدنَّكُم خيرًا في الدُّنيا، قالَه مُقاتِلٌ (١).

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَلَهِن كَفَرْتُمْ ﴾ قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه الكفرُ (٢) بالتَّوْحيد.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) في (م): كفر.

والثَّاني: كفْرانُ النِّعَم.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنِي حَمِيدُ ﴾؛ أي: غنيٌ عن خلْقِه، محمودٌ في أَفْعالِه؛ لأنَّه إمَّا مُتفضلٌ بفعْلِه، أو عادِلٌ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾.

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: أَي: لَا يُحْصِي عَدَدَهُم إِلَّا الله (۱)، على أَنَّ الله تعَالى أَهْلَك أُمَّا مِنَ العرَب وغيْرِها، فانقطَعَتْ أخبارُهُم، وعفَتْ آثارُهُم، فليْس يعلمُهُم أحدٌ إِلَّا الله (۲).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِ آفَوْكِهِمْ ﴾ فيهِ سبْعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهم عضُّوا أصابِعَهُم، غيْظًا، قالَه ابْنُ مسْعودٍ، وابْنُ زيْدٍ.

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: «في» هاهنا بمعنى: «إلى»، ومعننى الكلام: عضُّوا عليها حنقًا وغيْظًا؛ كما قالَ الشَّاعرُ [من المتقارب]:

يَرُدُّونَ فِي فِيهِ عَشْرَ الْحَسُودِ(٣)

يعني: أنَّه م يَغيظُون الحسُودَ حتَّى يعَضُّ على أصابعِه العشْرِ، ونحوُه قوْلُ المُسْذَلِيِّ:

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): هو.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٣) شطر بيت بلا نسبة في غريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٣٠)، والمعاني الكبير (٢/ ٨٣٤)، والاقتضاب في شرح أدب الكاتب (٢/ ٢٧٥)، والكشف والبيان (١٥/ ٣٥٨).

قَدْ أَفْنَى أَنَامِلَهُ أَزْمُهُ فَأَضْحَى يَعَضُّ عَلِيَّ الْوَظِيفَا(''
يقُول: قَدْ أَكَلَ أَصابِعَهُ حَتَّى أَفْناها بالعضِّ، وأَضْحَى يعَضُّ عليَّ
وظِيفَ النَّارِعِ('')('').

والشَّاني: أنَّهُم كانوا إذَا جاءَهُمُ الرَّسُولُ، فقَالَ: إنِّي رسُولُ، قالُوا له: اسْكُتْ، وأَشَارُوا بأصابعِهِم إلى أفْواهِ أنفُسِهِم، ردًّا عليْهِ وتكذِيبًا، رَواه أبو صَالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ.

والنَّالث: أنَّهُم لَمَّا سمِعُوا كتابَ اللهِ، عجُّوا ورجعوا بأيديم إلى أفْوَاههم، رَواه العوفيُ عن ابْنِ عبَّاسِ.

والرَّابع: أنَّهُم وضعُوا أيديَهُم على أفواهِ الرُّسل، ردًّا لقوْلِم قالَه الحسَنُ.

والخامِس: أنَّهُم كذَّبُوهم بأفْوَاههِم، ورَدُّوا عليهِم قوْلَهُم، قالَه مُجاهدٌ، وقتادَةُ.

[٣٠] والسَّادس: أنَّه مشَلٌ، ومعْناه: أنَّهُم كفُّواعيَّا أُمِروا بقَبُولِه مِن الحقّ،

<sup>(</sup>۱) البيت لصخر الغَيّ بن عبد الله الخُنُمِي الهذلي في شرح أشعار الهذليين (۱/ ٢٩٩)، وغريب اللغة (١/ ٢٩٥)، والمعاني الكبير (٢/ ٨٣٤)، وتهذيب اللغة (٤/ ٤٩٥)، وروايته في هذه المصادر: (فأمسى يَعَفُّر...).

وقوله: (أزْمُهُ): عَضُّهُ. من: (أزَمَ يأزِم أزْما) و (أُزوما)، فهو (آزم وأزُوم)؛ إذا عَفَّ بالفم كلَّه عَضًّا شديدًا. و(الوظيفة): أصل استعالها لذوات الأربع من الخيل والإبل، وهي ما استدقَّ من الذراع أو الساقين، ففي البعير هي: ما بين الرسغ والذراع، أو بين الرسغ والساق، وجعلها الشاعر هنا للإنسان.

<sup>(</sup>٢) في (ر)، و(م): بالذراع.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٣٠).

ولم يؤمنوا به. يُقال: ردَّ فُلانٌ يدَه إلى فمِه؛ أي: أمسك فلَم يُجبُ، قالَه أبو عُبيدة (١١).

والسَّابع: ردُّوا مَا لَو قبلُوه لِكان (٢) نعلًا وأيادي مِن الله، فتكونُ الأيْدِي بمعْنى: الأيْدِي، و «فِي» بمعنى: الباء، والمعْنَى: ردُّوا الأيادي بأفواهِهِم ذكرَهُ الفرَّاء. وقالَ: قد وجدْنامِن العرَبِ مَن يجعَل «في» موضعَ الباء، فيقول: أدخلَك اللهُ بالجنَّة، يُريد: في الجنة (٣)، وأنشدني بعْضُهم: وأَرْغَبُ فيها عَنْ لَقِيطٍ وَرَهْطِهِ وَلَكِنَّنِي عَنْ سِنْبس لَسْتُ أَرْغَبُ (٤)

وَارْغَـبُ فِيهِـا عـن لقِيـطٍ ورَهطِـهِ ولَهُطِـهِ ولكِننِي عن سِـنبِسٍ لسَـت ارْغَبُ ٢٠٠ فقال: أَرْغَب فيها، يعْني: بنتًا له، يُريد: أَرْغَب بِهَا، وسِنْبِس: قَبيلةٌ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَقَالُوٓا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ ١٠ ﴾؛ أي: على زعْمِكُم أَنَّكم أَرْسِلْتُم بِهِ ١٠ أَنُّم أَقرُوا بإرْسالِهِم. وباقِي الآيةِ قد سبَق [تفْسِيرُه] (٥) [هود: ٦٢].

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) في (ر): وكان.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) البيت بـ لا نسبة في معـاني القرآن؛ للفـراء (٢/ ٧٠)، وتفسـير الطـبري (١٣/ ١٨٩)، وتهذيب اللغـة (١/ ٥٠)، (سِـنْبس): حَـيُّ من قبيلـة طبئ. الاشـتقاق (ص: ٣٩٠).

<sup>(</sup>٥) من (م).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج)، و(ر)، و(ف).



قَالَ أَبِو عُبِيدةَ: "من " زائدةٌ ؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ فَمَامِنكُمْ مِنْ أَحَدِ عَنْهُ حَنجِزِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٧]، قَالَ أَبِو ذُؤيبِ [من الطويل]:

جَزَيْتُكِ ضِعْفَ الْحُبِّ لَمَّا شَكَوْتِهِ وَمَا إِنْ جَزَاكِ الضِّعْفَ مِنْ أَحَدٍ قَيْلِي (١) أَي: أحد (٢).

وقوْلُه: ﴿ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ وهـ و المـوْتُ، والمعْنَى: لا يُعاجلكم بالعـذَاب.

﴿ قَالُواْ ﴾ للرسل ﴿ إِنْ أَنتُمْ ﴾؛ أي: ما أنتم ﴿ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾؛ أي: ليْس لكُم عليْنَا فضلٌ. والسُّلطان: الحجَّةِ. قالت الرُّسل: ﴿ إِن نَعْنُ إِلَّا بَشَرُ لِيْسَلَّانَ الحَجَّةِ فَالْمِن يَشَاءُ ﴾ يعْنُون: بالنُّبوَة مِثْلُثُمْ مَا هُ فَاعْتر فوا لهم بذلِكَ، ﴿ وَلَكِنَ أَللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ ﴾ يعْنُون: بالنُّبوة والرَّسالة، ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَا تَيْكُم بِسُلَطَنِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾؛ أي: ليس ذلِك مِن قبَل أَنْفُسِنا.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلُنَا ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدهما: بيَّنَ لنا رُشدَنَا(٣).

والثاني: عرَّفَنَا طريقَ التَّوكُّلِ.

<sup>(</sup>۱) البيت لأبي ذؤيب في ديوان الهذليين (۱/ ٣٥)، ومجاز القرآن (۱/ ٤٩)، والصاحبي في فقه اللغة؛ لابن فارس (ص: ١٢٧)، والمحكم والمحيط؛ لابن سيده (١/ ٤١٢)، وبلا نسبة في المقتضب (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: رسلنا، والمثبت من سائر النسخ.

وإنها قصر (١) هذا وأمثاله على نبينا ليقتدي بمن قبْلَه في الصّبر، ولِيعلمَ مَا جرَى لهم.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ يعني: الكافرينَ بالرُّسل.

وقوْلُه تعَالى: ﴿ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾؛ أي: بعْد هلاكهِم ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ الإسكانُ ﴿ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى ﴾ (قالَ ابْنُ عبَّاسٍ) (٢): خافَ مقامَه بيْنَ يدي (٣).

قَالَ الفَرَّاء: العرَب قد تُضيف (١) أفْعالَمَا إلى أنْفسِها، وإلى ما أوْقعتْ عليْه، فتقُول: قد ندِمْت على ضرْبِي إيَّاكَ، وندِمْت على ضرْبِك، فهذَا مِن ذاك، ومثْلُه: ﴿ وَجَعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾ [الواقعة: ٨٢]؛ أي: رزقي إيَّاكم (٥).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ أثبت باءَ « وَعِيدِي » في الحالَيْنِ يعْقُ وبُ، وتابعَهُ ورْشٌ في الوصْل (٢).

﴿ وَأَسْتَفْتَحُواْ وَخَابَكُ لُجَبَادٍ عَنِيدٍ ﴿ وَأَسْتَفْتَحُواْ وَخَابَكُ لُجَبَادٍ عَنِيدٍ ﴿ وَيَأْتِيدِ اللَّهُ مِن مَآءِ صَكِيدٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا يَعْ مَا مُونَ مِن مَآءِ صَكِيدٍ ﴿ اللَّهِ مَا مُونَ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ صَكِيدٍ ﴿ اللَّهُ مَا مُونَ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ، عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ اللَّهُ ﴾ [إبراهيم: ١٥ - ١٧].

<sup>(</sup>١) في (م): نص.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أي.

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٤) في (ج): قد تضيف العرب.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٦) قراءة سبعية، انظر: انظر: التيسير؛ للداني (ص: ١٧٨)، والنشر (٢/ ٢٢٣)، وإتحاف فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٣٤١).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ ﴾ يغنِي: اسْتَنصَرُوا.

وقراً ابْنُ عبَّاس، ومجاهِد، وعكرمة، وحُميد، وابْن مُحيصن: «واسْتَفْتِحُوا» بكسْرِ التَّاء على الأمْرِ(۱).

وفي المُشار إليهِم قولانِ:

أحدهما: أنَّهُمُ الرُّسلُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُجاهدٌ، وقتادَةُ.

[1/٤٣١] والثَّاني: أنَّهُمُ الكفَّارُ، واسْتِفْتاحُهم: سؤالهُم العذَابَ؛ كقوْلهِم: ﴿ رَبِّنَا عَجِلَلْنَا فِطَنَا ﴾ [ص: ١٦]، وقوْلهِم: ﴿ إِن كَانَ هَنَا هُوَ ٱلْحَقِّ مِنْ عِندِكَ ﴾ ... الآية [الأنفال: ٣٣]، هذا قوْلُ ابْنِ زيْدٍ.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَخَابَ كُلُّ جَبَّ الْرِعَنِيدِ ﴾.

ق الَ ابْنُ السَّائب: خسِرَ عنْدَ الدُّعاءِ (٢). وق الَ مُقاتِلٌ: خسِرَ عنْدَ نُرولِ العنذَابِ (٣). وق الَ أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ: يَئِس مِنَ الإجابةِ.

وقد شرحْنَا معْنَى الجبَّارِ والعَنِيدِ في [سُورةِ](١) هُود [آية: ٥٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ مِن وَرَآبِهِ ، جَهَنَّمُ ﴾ فيهِ قو لَانِ:

أحدهما: أنَّه بمعنى القُدَّام، قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد: أمامَه جهَنَّمُ (٥).

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (١/ ٣٥٨)، وإتحاف فضلاء البشر (ص: ٣٤٢)

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس (ص: ٢١٢)، وانظر: بحر العلوم؛ للسمرقندي (٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٤) من (ج).

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (١/ ٣١٢)، والتفسير البسيط (١٢/ ٤٢٩).

وقالَ أبو عُبيدةَ: ﴿ مِنورَآبِهِ عَهِ ؛ أي: قُدَّامِه وأمَامِه، يُقال: المؤتُ مِن ورَائِك (١١)، وأنْشدَ [من الطويل]:

أَتُرْجُو بَنُو مَرْوَانَ سَمْعِي وَطَاعَتِي وَقَوْمِي غَيِمٌ وَالْفَلَاةُ وَرَائِيَا (٢) وَقَوْمِي غَيِمٌ وَالْفَلَاةُ وَرَائِيَا (٢) والثَّاني: أنَّهَا بمعْنى: «بعْد».

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: ﴿ مِنَ وَرَآبِهِ عَهُ الْيَ: مِن بعْد يأْسِه، فَدَلَّ «خَاب» عَلَى اليأْسِ، فَكَنَّى عنه، ومُمَلت «وراء» على معْنَى: «بعْد» ؛ كما قالَ النَّابغةُ [من الطويل]:

حَلَفْتُ فَلَمْ أَتْرُكُ لِنَفْسِكَ رِيبَةً وَلَيْسَ وَرَاءَ اللهِ لِلْمَرْءِ مَذْهَبُ(٣) وَلَيْسَ وَرَاءَ اللهِ لِلْمَرْءِ مَذْهَبُ(٣) أراد: [ليْس](١) بعدَ اللهِ مذْهَبُ(٥).

قَالَ الزَّجَّاجُ: والوراء يكونُ (١) بمعْنى: الخلْف والقُدَّام؛ لأنَّ ما بين يديْك وما قُدَّامك إذا توارى عنْك؛ فقَدْ صارَ وراءَكَ، قالَ الشَّاعِرُ [من الطويل]:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٢٣٧) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في سورة يوسف آية (٨٨).

<sup>(</sup>٣) البيت للنابغة الذبياني في ديوانه (ص: ٢٧)، والأضداد؛ لابن الأنباري (ص: ٧٠)، والزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ٢٩٧)، والمحاسن والأضداد (ص: ٢٦٢)، والشعر والشعراء (١/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

أَلَيْسَ وَرَائِسِي إِنْ تَرَاخَتْ مَنِيَّتِي لَوْهُ الْعَصَا ثُخْنَى (١) عَلَيْهَا الْأَصَابِعُ (١) قَالَيْهَا الْأَصَابِعُ (١) قال: وليْس الوَراء مِنَ الأضداد كمّا يقُول بعْضُ أَهْلِ اللَّغةِ (٣).

وسُئل ثعْلبٌ: لِمَ قِيلَ: الوراء للأمَام؟ فقَال: الوراء: اسْمٌ لِمَا تَوارى عينِك، سواءٌ كانَ (١٠) أمّامك أو خلْفَك (٥٠).

وقى الَ الفرَّاء: إنَّهَا يَجُوز هذا في المُوَاقيتِ مِنَ الأَيَّام واللَّيالي والدَّهر، تقُول: ورَاءك برْدٌ شديدٌ، وبيْنَ يديْكَ (٢) برْدٌ شديدٌ.

[ولا](" يَجُوز أَن تَقُولَ للرَّجُل وهوَ بيْنَ يديْكَ: هوَ وراءَك، و[لا](^) للرَّجُل: وراءَك: هوَ بيْنَ يديْكَ (٩).

<sup>(</sup>١) في المعاني؛ للزجاج: تثني.

<sup>(</sup>۲) انبيت للبيد في شرح ديوان لبيد (ص: ۱۷۰)، وحماسة البحتري (ص: ٤٠٦)، والشعر والشعراء (١/ ٢٧١)، والأضداد؛ للبين الأنياري (ص: ٦٣)، والأغاني (١٤) . (ص: ٦٩)، والأغاني (١٤) . (٩٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٣٠٥- ٣٠٦).

<sup>(</sup>٤) في (م): أكان.

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٧)، ومعاني القرآن؛ للنحاس (٣/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٦) في (ج): يديه.

<sup>(</sup>٧) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٨) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن (٢/ ١٥٧).

قُوْلُه تَعَالى: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴾ قالَ عكرمَةُ، ومُجاهدٌ، واللَّغويون: الصَّديد: القيْحُ، والدَّمُ، قالَه قتادَةُ، وهوَ مَا يُخْرِجُ مِن بيْنِ (١) جلْدِ الكافِرِ ولِخْمِه (١).

وقال القُرظِيُّ: هو غُسالة أهْلِ النَّار، وذلِك مَا يسيلُ مِن فُروج الزُّناةِ(٣).

وق الَ ابْنُ قُتيبةَ: المُعْنَى: يُسْقى الصَّديدَ مكانَ الْمَاءِ، ق الَ: ويجُوز أن يكونَ على التَّشبيه؛ أي: [ما](ن) يُسْقَى ماءً كأنَّه صديدٌ(٥).

قوْلُه تعَالى: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ ﴾ التَّجرُّعُ: تناولُ الْمشْرُوب جُرْعَة جُرْعَة، لَا فِي مرَّة واحدة، وذلِك لِشدَّة كراهتِه له، وأنَّها يُكرهه على شربه.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ, ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: لا يقدِرُ على ابْتلاعِه، تقُول (١٠): ساغَ لي الشَّيءُ، وأَسْغُتُه (٧).

وروى أبو أُمامة عن رسُول الله ﷺ أنَّه قال: «يُقَرَّبُ إِلَيْهِ فَيَكُرَهُهُ، فَإِذَا أُدْنِيَ مِنْهُ شَوَى وَجْهَهُ وَوَقَعَتْ فَرْوَةُ رَأْسِهِ، فَإِذَا شَرِبَهُ قَطَّعَ أَمْعَاءَهُ حَتَّى يَخْرُجَ مِنْ دُبُرِهِ»(٨).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ذُنُره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) ذَنُره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٣٤١)، والثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل، و(ج)، والمثبت من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٥) غيب القرآن (ص: ٢٣١).

<sup>(</sup>٦) في (ج): يقال.

<sup>(</sup>٧) مناني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٨) أخرجه الطبري في التفسير: (١٦/ ٥٤٩-٥٥٠)، والترمذي في سننه، حديث (٢٥٨٣)،=

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ ﴾؛ أي: هَـمُّ الْمُوْتِ وكرْبُه وأَلُه ﴿ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾ وفيه ثلَاثه أَقُوالِ:

أحدها: من كُلِّ شعرةٍ فِي جسَدِه، رَواه عطاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

وقالَ سُفيان الثَّوْرِيُّ: من كُلِّ عرقٍ<sup>(١)</sup>.

وق الَ ابْنُ جُريب: تتعلَّق نفْسُه عنْد حنْجرَتِه، ف لا تخْرُج مِن فيهِ فيمُوت (٢)، ولَا ترجِعُ إلى مكانِهَا فتجِدُ راحةً (٣).

والشَّاني: مِن كُلِّ جهةٍ، مِن فوْقه وتختِه، وعن يمينِه وعَن الله، وخلْفِه وغُذَّامِه، قالَه ابْن عبَّاس أيضًا.

والثَّالث: أنَّهَا البلَايَا الَّتِي (تُصَبُّ علَى)(٥) الكافِرِ في النَّار، سمَّاها مؤتًا، قالَهُ الأَخْفَشُ(١).

<sup>=</sup> وقال: «هذا حديث غريب، هكذا قال محمد بن إسهاعيل عن عبيد الله بن بسر، ولا يعرف عبيد الله بن بسر إلا في هذا الحديث». وأخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٣٥١) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين»، ووافقه الذهبي، وأخرجه الإمام أحمد في المسند (٥/ ٢٦٥)، والبغوي في شرح السنة (١٥/ ٢٤٣-٢٤٤).

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢٧)، والتفسير البسيط (١٢/ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) في (م): فتموت.

<sup>(</sup>٣) أخرجــه الطــبري في تفســيره (١٦/ ٥٥٠) (٢٠٦٣٤)، وعــزاه الســيوطي في لـــدر النثــور (٤/ ٧٤) إلى ابــن جريــر.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٥) في (ج)، و(ر)، و(م): تصيب.

<sup>(</sup>٦) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٣٦٥).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِمَيِّتِ ﴾؛ أي: مؤتّا تنقطِعُ معه الحيَاةُ. ﴿ وَمِن وَرَآبِهِ ۽ ﴾؛ أي: من بعْد هذَا العذَابِ.

قَالَ ابْنِ السَّائِب: مِن بعْدِ الصَّديد ﴿ عَذَابِ غَلِيظ ﴾ (١). وقالَ إبراهِيمُ التَّيميُّ: العَّد الخُلُود في النَّار (٢). والغليظُ: الشَّدِيدُ (٣).

﴿ مَّنَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَلُهُ مُرَكَرَمَادٍ أَشْتَذَتْ بِدِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءً ذَلِكَ هُو ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ اللَّهِ الرَّاهِمِ: ١٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمُّ أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادٍ ﴾.

قال الفرّاءُ: أضافَ الْمَثْلَ إليْهِم، وإنَّمَا الْمُثُلُ الأَعْمَالُ (١٠)، فالمعْنَى: مثَلُ أَعْمَالُ الأَعْمَالُ (١٠)، فالمعْنَى: مثَلُ أَعْمَالُ اللَّهُ وَبُحُوهُهُم أَعْمَالُ اللَّهِ اللَّهِ وَبُحُوهُهُم أَعْمَالُ اللَّهِ اللَّهِ وَبُحُوهُهُم مُسْوَدَّةً ﴾ [الزمر: ٦٠]؛ أي: تَرى وجوهَهُم (٥٠).

وجعل العُصوفَ تابِعًا لليوم في إعْرابه، وإنَّما العُصوفُ للرِّيح، وذلك جائِزٌ على جهتَيْنِ:

<sup>(</sup>١) تنوبر المقباس (ص: ٢١٢)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٣٩) (١٢٢٣٩)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٤) في اج)، و(م): للأعمال.

<sup>(</sup>٥) معال القرآن (٢/ ٧٢ - ٧٣).



أحدُهما: أنَّ العُصوفَ، وإن كان للرِّيح، فإِنَّ اليومَ يُوصف به؛ لأنَّ الرِّيح في تَحونُ، فجازَ أن يقُول (١): يومٌ عاصِفٌ، كمَا يَقُول (٢): يومٌ باردٌ، ويومٌ حارٌ.

والوجهُ الآخر: أنْ تُريد: في يوم عاصِفِ الرِّيحَ، فتُحذفُ الرِّيحُ؛ لأنَّهَا قد ذكِرت فِي أوَّل السَكلام، كما قالَ الشَّاعر [من الطويل]:

وَيَضْحَكُ<sup>(٣)</sup> عِرْفَانُ الدُّرُوعِ جُلُودَنَا إِذَا كَانَ يَوْمٌ مُظْلِمُ الشَّمْسِ كَاسِفُ<sup>(١)</sup> يُريد: كاسفَ الشَّمس.

ورُوي عن سِيبويه أنَّه قال: في هنذِه الآية إضْمارٌ (٥)، والمعْنى: ومما نقصُ عليك مشلُ الَّذين كفروا، ثُمَّ ابتدأ فقال: ﴿ أَعْمَنْكُهُمْ كُرَمَادٍ ﴾ وقرأً النَّخَعيُّ، وابْنُ يعْمُرَ، والجحْدريُّ: ﴿ فِي يوْمِ عاصفٍ » بغير تنوين اليوْم (١٠).

قَالَ الْمُفسِّرونَ: ومعْنَى الآية: أنَّ كُلَّ ما يتقرَّبُ بهِ المشركونَ يُحبط ولا ينْتفِعُون بهِ، كالرَّماد الَّذي سفتْه الرِّيحُ فلا يقدِر على شيْء منه، فهُم

<sup>(</sup>١) في (ج): يكون. وفي (ر)، و(م): تقول.

<sup>(</sup>٢) في (ر)، و(م): تقول.

<sup>(</sup>٣) في (ج): وتضحك.

<sup>(</sup>٤) البيت بلا نسبة في معاني القرآن؛ للفراء (٢/ ٧٤)، وعجزه في تفسير الطبري (١٦/ ٥٥٤)، والكشف والبيان (١٥/ ٣٦٧)، والتفسير البسيط (١٢/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٥) الكتاب (١/ ١٤٣)، وانظر: إعراب القرآن؛ للنحاس (٢/ ١٨٠- ١٨١)، ومشكل إعراب القرآن؛ لمكي (١/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٦) أي: بالإضافة، قراءة شاذة، انظر: المحتسب (١/ ٣٦٠)، وشواذ ابن خالويه (ص: ٦٨)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٦٠).

لا يقدِرُون مما كسبُوا في الدُّنياعلَى شيْءٍ في الآخرة؛ أي: لا يجِدُون ثوابَه، ﴿ ذَالِكَ هُوَ السَّلُ الْبَعِيدُ ﴾ مِن النَّجاةِ.

﴿ اَلَهْ تَرَ أَكَ اللّهَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِاَلْحَقَّ إِن يَشَأَ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ١٣ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بِعَزِيزٍ ٢٠ ﴾ [إبراهيم: ١٩ - ٢٠].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ أَلَوْتُرَ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ معناه: ألم تُخبر، قالَه ابْنُ السَّائب.

والثَّاني: ألم تعلُّم، قالَه مُقاتلٌ (١)، وأبو عُبيدة (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْخَقِ ﴾ قالَ الْمُفسِّرونَ: أي: لم يخلقهُ نَّ عبثًا، وإنَّما خلقَهُ نَّ لأمْرٍ عظيمٍ.

﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبَكُمُ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد: يُميتكم يا معْشرَ الكُفَّارِ ويخْلُق قوْمًا غيْرَكُم خيرًا مِنْكُم وأطْوَعَ، وهذَا خِطابٌ لأهْل مكَّةَ (٣).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَمَاذَٰلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾؛ أي: بِمُمْتنع مُتعذِّرٍ.

﴿ وَبَرَزُواْ بِلَهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضَّعَفَتُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوّاْ إِنَّا كُمْ تَبَعًا فَهَلَ الشَّهُ مُغَنُونَ عَنَا مِن عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَدَىنَا ٱللَّهُ لَمَدَ يُنَكُمُ شَوَآءٌ عَلَيْنَا اللَّهُ لَمَدَ يُنَكُمُ شَوَآءٌ عَلَيْنَا اللَّهُ لَمَدَ يُنَكُمُ شَوَآءٌ عَلَيْنَا اللَّهُ لَمَدَ يُنَكُمُ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ لَمَدَ يُنَكُمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللْمُلْمُولَالِلْمُلِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللْمُلْمُو

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) تنوير المقباس (ص: ٢١٢)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢٨).

قالَ الزَّجَاجُ: هـ و جَمْعُ تابِع، يُقال: تابِعٌ وتَبَعٌ، مثل: غائِبٌ وغيَبٌ، والمعْنَى: تبعْنَاكـم فيا دعو تُمُونا إليه (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَهَلَ أَنتُه مُغَنُونَ عَنَا ﴾؛ أي: دافِعُون عنَّا ﴿ مِنْ عَذَابِ ٱللّهِ مِنْ عَذَابِ ٱللّهِ مِن مَعَدَابِ اللّهِ مِن مَعَدَابِ اللهِ مِن مَعَدُ مِن مَعَدُ اللهِ مِن مَعَدُ مِن مَعَدُ اللهِ مِن مَعَدُ اللهِ مَن مَعَدُ اللهِ مَن مَعَدُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

﴿ سَوَآءٌ عَلَيْتَ نَا آَجَزِعُنَا آمْ صَبَرَنَا ﴾ قال ابْنُ زيد: إنَّ أهلَ النَّارِ قال بغضُهم لبعض: تعالَوا نبكي ونتضرَّع، فإنَّما أدرك أهلُ الجنَّةُ الجنَّةُ ببكائِهم وتضرُّعِهم، فبكوا وتضرَّعُوا، فلمَّا رأوا ذلِك لا ينفعهم، قالوا: تعالوا نصبر، فإنَّما أدرك أهلُ الجنَّةِ الجنَّةَ بالصَّبر، فصبروا صبرًا لم يُرَ مثلُه قطُّ، فلم ينفعهُم ذلك، (فعند ذلك) (٣) قالوا: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْتَ نَا آجَزِعُنَا آمْ صَبَرَانا مَا لَنَامِن مَعْدِيصٍ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي بلا نسبة في التفسير الوسيط (٣/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) في (ر)، و(م): فعندها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٥٩) (٢٠٦٤٠)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٧٤) إلى ابن جرير بنحوه.

ورَوى مالِكُ بْنُ أنس عن زيْدِ بْنِ أَسْلَمَ قَالَ: جزَعُوا مائةَ سنَةٍ، وصبَرُوا مائة سنةٍ (١).

وقى الله مُقاتِلٌ: جزَعُوا خُسَمائةِ عامٍ (٢)، وصبروا خُسَمِائة عامٍ (٣). وقد شرخنَا معْنى المُحيص فِي سورة النِّساءِ [آية: ١٢١].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ قالَ الْمُفسِّرون: يعْني به: إبْليسَ ﴿ لَمَّا قُنِي ٱلْأَمْرُ ﴾؛ أي: فُرغ منْ هُ، فدخَلَ أهْلُ الجنَّةِ الجنَّةِ الجنَّةَ، وأهْلُ النَّارِ النَّارَ، فحينت ذيبتمِعُ أهْلُ النَّار باللَّومِ على إبْلِيسَ، فيقُوم فيما بيْنَهُم خطيبًا، ويقول: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ ٱلْحَقِّ ﴾؛ أي: وعدَكُم كونَ هذا اليومِ فصدقَكُم ﴿ وَوَعَدَتُكُو ﴾ أنّه لا يكون ﴿ فَأَخْلَفْتُكُمْ ﴾ الوعْدَ ﴿ وَمَا النَّعِيثَ كُانَ لِي عَيْكُمْ مِن سُلُطَنِ ﴾؛ أي: ما أظهرتُ لكم حجَّةً على مَا اذَعيْتُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن أبي حاتم (۷/ ۲۲٤٠) (۱۲۲٤۲)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(م): سنة.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٠٣). وفي (ج): سنة.



وقالَ بعْضُهم: ما كُنْتُ أملكُكم فأكرهكم ﴿ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُم ﴾ وهذَا مِنَ الإستثناءِ الْمُنقطع، والمعْنَى: لكن ﴿ دَعَوْتُكُم فَاسْتَجَبَّتُم لِلْ فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا الإستثناءِ الْمُنقطع، والمعْنَى: لكن ﴿ دَعَوْتُكُم فَاسْتَجَبَّتُم لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا الفَسَحَيُم ﴾ ويُنتُ حيثُ أَجَبتُمونِ (١) من غير برهَانِ ﴿ مَا آنَا بِمُصْرِخِكُم ﴾ أي: بِمُغِيثُكم ﴿ وَمَا آنتُه بِمُصْرِخِكَ ﴾ أي: بِمُغِيثي.

قرَأُ حَمْزَةُ «بِمُصْرِخِيِّ» فحرَّك الياءَ إلى الكسْرِ، وحرَّكَها الباقون إلى الفتْح (٢٠). قال قُطربٌ: هي لغةٌ في بني يَربُوع، يعْني: قراءةَ حمْزَة (٢٠).

قالَ اللُّغويُّون: يُقال: اسْتصْرخنِي فُلانٌ فأصْرخْتُه؛ أي: اسْتغاثَنِي فأغَثْتُه.

﴿ إِنِّ كَفَرْتُ ﴾ اليوم بإشْرَاككم إيّاي في الدُّنيا معَ الله عزَّ وجلَّ في الطَّاعة ﴿ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ يعْني: الْمُشركينَ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِ مَر ﴾؛ أي: بأمر ربِّم.

وقوْلُه: ﴿ يَحِيَّنُّهُمْ فِيهَا سَلَكُمُ ﴾ قد ذكرْنَاه في يُونس [آية: ١٠].

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ۞ تُوْقِقَ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا أُو يَضْرِبُ اللهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞ ﴾ [ابراهبم: ٢٤ - ٢٥].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَّيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا ﴾.

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) قراءة سبعية، انظر عزوها لحمزة في التيسير (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٢٩).

قالَ الْمُفسِّرُونَ: أَلَم تَرَ بِعَينِ قَلْبِكَ فَتَعْلَم بِإِعْلامِي إِيَّاكَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثلًا؛ أي: بيَّنَ شبَهًا ﴿ كَلِمَةً طَيِّبَةً ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: هي شهادة أنْ لَا إلى إلى الله (۱). ﴿ كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ ﴾؛ أي: طيبة الثَّمرة، فتَرَكَ ذَكْرَ الثمرة [٢٣٤/ب] اكتِفاءً بدلالَة الكلام عليْهِ.

# وفي هذِه الشَّجرةِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهَا النَّخلةُ، وهو في «الصّحيحينِ» مِن حديثِ ابْنِ عُمرَ عنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٥٦٧)، (٢٠٦٥)، والطبراني في الدعاء (١٥٩٨)، والبيهقي في الدعاء (١٥٩٨)، والبيهقي في الأسماء والصفات (١/ ٢٧٢ - ٢٧٣) (٢٠٦ من طريق عبد الله بن صالح به، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٧٥) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري حديث رقم (٦١)، ومسلم حديث رقم (٢٨١١)، والترمذي حديث رقم (٢٨٦٧)، واللفظ عند البخاري: عن ابن عمر البحي عن النبي على قال: "إن من السجر شجرة لا يسقط ورقها وإنها مثل المسلم، حدّثوني ما هي؟ قال: فوقع الناس في شجر البوادي. قال عبد الله: فوقع في نفسي أنها النخلة. ثم قالوا: حدّثنا ما هي يا رسول الله؟ قال: "هي النخلة».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٧٢) (٢٠٦٩٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٧٣) (٢٠٦٩٥).



والثَّالث: أنَّهَا المؤْمِنُ، وأصْله النَّابِتُ أنَّه (١) يعمَلُ في الأرْضِ ويبْلُغ عمَلُه السَّاء.

وقولُ تعَالى: ﴿ تُوَقِ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ ﴾ فالْمُؤمِنُ يذْكُرُ اللهَ كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ ﴾ فالْمُؤمِنُ يذْكُرُ اللهَ كُلَّ ساعةٍ مِنَ النَّهار، رَواه عطيَّةُ عن ابْنِ عبَّاس (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَصْلُهَا ثَابِتُ ﴾؛ أي: في الأرْضِ ﴿ وَفَرْعُهَا ﴾: أعْلَاها عالِ ﴿ وَفَرْعُهَا ﴾: أعْلَاها عالِ ﴿ وَفَاللَّهَا وَاللَّهَا وَاكْلُها: ثَمْرَتُهَا (٣).

وفي الحينِ هَاهُنا سِنَّةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّه ثمانيةُ أشْهُرِ، قالَه عليٌّ عليه السَّلام.

والشَّاني: أَنَه (١) ستَّةُ أَشْهُرٍ، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبه قالَ الحسَنُ، وعكرمةُ، وقتادَةُ (٥).

والثَّالث: أنَّه بُكرةً وعشيَّةً، رَواه أبو ظَبْيَانَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (١٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٧٦) (٢٠٧٠٩)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٢) أخرجه الطبري أي حاتم.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ر): ثمرها.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٧٨) (٢٠٧١٨ - ٢٠٧٢١ - ٢٠٧٢٣) عن سعيد بن جبسر، والحسن، وعكرمة، وقتادة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٧٦) (٢٠٧٠٨)، والضياء في المختارة (١٠/ ١٤) من طريق علي بن الجعد، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٧٦- ٧٧) إلى الفريابي، وسعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

والرَّابع: أنَّه السَّنةُ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أَيْضًا(١)، وبهِ قالَ مُجاهدٌ، وابْنُ زيْدٍ.

والخامس: أنَّه شهرَانِ، قالَه سعِيدُ بْنُ الْمُسيِّبِ.

والسَّادس: أنَّه غُدُّوةً وعشيَّةً وكُلُّ ساعةٍ، قالَه ابْنُ جريرٍ (٢).

فمَن قالَ: ثمانِيةَ أَشْهُرٍ، أَشَارَ إِلَى مُدَّة مُلهَا بِاطِنَا وظاهِرًا، ومَن قَالَ: بُكرةً قَالَ: سِتَّةَ أَشْهُرٍ، فهي مُدَّةُ مُلِها إلى حينِ صِرَامِهَا، ومَن قالَ: بُكرة وعشيَّة، أَشَار إلى الاجْتِناءِ منْها، ومَن قالَ: سنةً، أشار إلى أنّهَا لا تحمِلُ في السَّنةِ إلَّا مرَّةً [واحِدَةً](٣)، ومَن قالَ: شهرانِ، فهوَ مُدَّةُ صلَاحِهَا.

قَالَ ابْنُ الْمُسيِّبِ: لا يكونُ في النَّخلةِ أَكُلُها إِلَّا شَهْرَيْنِ(١٠).

ومَن قالَ: كُلَّ ساعَةٍ، أشارَ إلى أنَّ ثمرتَهَا تُؤكلُ دائِمًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٥٨٠) (٢٠٧٣٠) عن عطاء بن السائب، عن رجل منهم أنَّه سأل ابن عباس، فقال: حلفت ألا أكلم رجلًا حِينًا؟ فقرأ ابن عباس: ﴿ تُوْقِيَّ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ ﴾، فالحين سنة.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٦/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٨١) (٢٠٧٣٣)، عن إبراهيم بن ميسرة قال: جاء رجل إلى سعيد بن المسيب، فقال: إني حلفت أن لا أكلم فلانًا حينًا؟ فقال: قال الله تعالى: ﴿ تُوْتِيَ أُكُلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾، قال: هي النخلة، لا يكون منها أُكُلُها إلا شَهْرين، فالحين شهران.

قالَ قتادَةُ: يؤكل ثمرُهَا(١) فِي الشِّتَاء والصَّيْفِ(٢).

ق الَ ابْنُ جريرِ: الطَّلْع في الشِّتاءِ مِن أُكُلها، والبَلَحُ والبُسْرُ والرُّطَبُ والتَّمرُ فِي الصَّيفِ<sup>(٣)</sup>.

فأمَّا الحكمَةُ في تمثيلِ الإِيهانِ بالنَّخلة، فمِن أوْجهِ:

أحدُها: أنَّهَا شديدةُ النُّبوتِ، فشبَّه ثباتَ الإيهانِ في قلْبِ الْمُؤمنِ بثَباتِهَا.

والثَّاني: أنَّهَا شديدةُ الإرْتِفاع، فشبَّه ارْتفاعَ عمَلِ الْمُؤمنِ بارْتفاع فرُوعِها.

والنَّالَث: أنَّ ثمرتَهَا تأتي في كُلِّ حينٍ فشبَّه مَا يكتَسِبُ (١٠) المُؤمِنُ مِن بركةِ الإيهانِ وثوَابِه في كُلِّ وقْتٍ بثمرتِهَا الْمُجتناةِ في كلِّ حينٍ، على اخْتلافِ صُنوفها، فالمُؤمنُ كلَّما قال: لَا إلهَ إلَّا اللهُ، صعدتْ إلى السَّماء، ثُمَّ جاءَه خيرُها ومنفعَتُها.

والرَّابع: أنَّهَا أشبهُ الشَّجرِ بالإنْسانِ، فإنَّ كُلَّ شجرةٍ يُقطع رأسُها تتشعَّبُ غُصونُهَا مِن جوانبِهَا، إلَّا هِيَ، إذا قُطع رأسُها يبِسَتْ، ولأنَّهَا لا تخمِلُ حتَّى تلقَّحَ، ولأنَّهَا فضلةُ تُربةِ آدمَ عليه السلام فيها يُروى(٥).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ر): تؤكل ثمرتها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٨٢) (٢٠٧٣٤)، عن معمر، عن قتادة: ﴿ تُوَّقِ اللهِ الْحَكُمَ الْكُلُ عِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾، قال: يسؤكل ثمرها في الشتاء والصيف.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١٦/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ر): يكسب، وفي (ف): كسب.

<sup>(</sup>٥) يشير المصنف لحديث علي ﷺ، ولفظه: قال رسول الله ﷺ: «أكرموا عمتكم النخلة فإنها خلقت من فضلة طينة آدم، وليس من الشجر شجرة أكرم على الله من شجرة ولدت تحتها=

﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَادٍ ﴿ اِبراهِ اللهِ عَلَيْهِ كَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَثَلُكُلِمَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: هيَ الشِّركُ''. [۴۳۳] وقوْلُه تَعَالَى: ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ فيهَا خُستُهُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهَا الحنظَلةُ، رَواه أنسُ بْنُ مالِكِ عنِ النَّبِيِّ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ أَنسٌ، ومُجاهِدٌ.

والثَّاني: أنَّهَا الكافِرُ، رَواه ابْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>.

= مريم بنت عمران، فأطعموا نساء كم الولد الرطب فإن لم يكن رطبا فتمرًا»، أخرجه أبو يعلى (٥٥٥)، وابن حبان في المجروحين (٣/ ٤٤)، وابن الجوزي في الموضوعات (١/ ١٨٤)، وأبو نعيم في الحلية (٦/ ١٢٣)، وفي إسناده مسرور بن سعيد. قال ابن الجوزي: لا يصح، مسرور بن سعيد منكر الحديث.

(۱) تنوير المقباس (ص: ۲۱۳)،

- (۲) أخرجه الترمذي (۳۱۱۹)، والطبري (۱٦/ ٥٨٥) من طريق حماد بن سلمة، عن شعيب بن الحبحاب، عن أنس بن مالك به مرفوعًا، قال الترمذي: روى غير واحد مثل هذا موقوفًا، ولا نعلم أحدًا رفعه غير حماد بن سلمة، ورواه معمر وحماد بن زيد وغير واحد ولم يرفعوه. أ.ه.
- (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦/ ٥٨٨) (٢٠٧٥٥) عن علي، عن ابن عباس قبال: ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾، يعني الكافر. قبال: ﴿ أَجْتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ﴾، يقول: السرك ليس له أصلٌ، يأخذ به الكافرُ ولا بهانٌ، ولا يقبل اللهُ مع السرك عملًا.

ورَوى العَوفِيُّ عنه أنَّه قالَ: الكافِرُ لا يُقبل عمَلُه، ولا يصْعدُ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ، فليْس له أصلٌ في الأرْضِ ثابِتٌ، ولا فرعٌ في السَّماءِ(١).

والثَّالث: أنَّهَا الكَشُوثَى (٢) روَاه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (٣).

والرَّابع: أَنَّه مثَلٌ، وليْسَتْ شَجَرةً (٤) مخْلُوقةً، رَواه أبو ظَبْيانَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والحَامس: أنَّهَا الثَّومُ، رُوي عن ابْن عبَّاس أيضًا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَجْتُشَتْ ﴾.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: اسْتُؤصلَتْ وقُطعَتْ(٥). قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعْنى اجْتُشَّتِ الشَّيء في اللَّغة: أُخذت جُنَّه بِكَمَا لِمِا(١).

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿مَالَهَا مِن قَرَارٍ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: مَا لَهَا مِن أَصْل، لم تَضرِبْ في الأرْضِ عِرقًا.

والثَّانِ: مَا لَهَا مِن ثبَاتٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسير (١٦/ ٥٨٦) (٢٠٧٥٠).

<sup>(</sup>٢) الكَشوقُى: نبت يتعلق بالأغصان، ولا عرق له في الأرض. انظر: القاموس الحيط مادة: (ك ش ث).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري تفسيره (١٥/ ١١٥)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٨٤)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ر)، و(م): بشجرة.

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٣٢).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٦١).

ومعْنَى تَشْبيهِ الكافِرِ بِهذِه الشَّجرةِ أَنَّه لا يضعدُ للكافِرِ عمَلٌ صالِحٌ، ولَا لقوْلِه أَصْلٌ ثابِتٌ.

﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قوْلُه تعَالى: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾؛ أي: يُثبَّتهُم على الحقَّ بالقوْلِ الثَّابِب، وهوَ (١) شهادَةُ أَنْ لا إله إلَّا اللهُ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ الحياةَ الدُّنيا: زمَانُ الحيَاةِ على وجْهِ الأرْضِ، والآخِرَةَ: زمَانُ الْمُساءَلَةِ فِي القبْرِ، وإلى هذا المعْنَى ذهَب البَراءُ بُن عازب، وفيهِ أحاديثُ تُعضَدُه.

والشَّاني: أنَّ الحياةَ الدنيا: زَمنُ السُّؤالِ في القبر، والآخرةَ: السُّؤالُ في القيامَةِ، وإلى هذا المعْنَى ذهَب طاووسٌ، وقتادَةُ.

ق الَ الْمُفسِّرون: هذِه الآيةُ وردَتْ في فتنةِ القبرِ، وسؤَالِ الْمُلَكِيْنِ، وتَلْقِيرِ، وسؤَالِ الْمُلَكِيْنِ، وتلقِينِ اللهِ سبحانَه وتعَالى للمُؤمنِين كلمةَ الحقِّ عند السُّؤال، وتثبِيتِه إيَّاه على الحَقَّ.

﴿ وَيُضِلُّ اللَّهُ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ يعنى: الْمُشركين، يُضلّهم عن هذه الكلمَةِ. ﴿ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ مِن هداية الْمُؤمنِ وإضْلللِ الكافر.

<sup>(</sup>١) ني (ف): وهو قوله.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ۞ ﴾ [إبراهيم: ٢٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا ﴾.

في الْمُشار إليهم سبْعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدها: أنَّهُم الأفجرَانِ مِن قُريش: بنو أمية، وبنو الْمُغيرةِ، رُوي(١) عنْ عُمرَ بْنِ الخطَّابِ، وعليِّ بْنِ أبي طالِبِ عليهما السلام.

والثَّاني: أنَّهُم مُنافقُو قُريشٍ، رَواه أبو الطُّفيل عن عليٌّ عليه السلام (٢٠).

والثَّالَث: بنُو أُميَّةَ، وبنُو الْمُغيرةِ، ورُؤساءُ أهْل بدْرِ الَّذِين ساقُوا أهْلَ بدْرِ الَّذِين ساقُوا أهْلَ بدْرٍ، رَواه أبو صالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ.

والرَّابع: أَهْل مكَّةً، رَواه عطاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ الضَّحَّاكُ.

والخامس: الْمُشركون مِن أهل بدْرٍ، قاله مُجاهدٌ، وابْنُ زيْدٍ.

والسَّادس: أنَّهُم الَّذين قُتلوا ببدْرٍ مِن كُفَّارِ قُريشٍ، قالَه (٣) سعِيدُ بْنُ جُبير، وأبو مالِكِ.

والسَّابع: أنَّهَا عامَّةٌ في جميع الْمُشركينَ، قالَه الحسَنُ.

<sup>(</sup>١) في (ف): وروى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٦/ ٢٠٢)، وابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير (٤/ ٤٢٧) من طريق شعبة به، وأخرجه البيهقي في الدلائل (٣/ ٩٥) من طريق أبي الطفيل علي، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٨٤) إلى ابن الأنباري في المصاحف وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) في (ف): رواه.

قالَ الْمُفسِّرون: تبدِيلُهم (١) نعمَةَ اللهِ [كفرًا] (٢)، أنَّ اللهَ أنْعم عليْهم برسُولِه، ودعوا قومَهم إلى الكُفر به، [٣٣] برسُولِه، ودعوا قومَهم إلى الكُفر به، [٣٣] ب] فذلِك قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾؛ أي: الهلَاك.

ثُمَّ فَسَّر (٣) الدَّارَ بِقُولِه: ﴿ جَهَنَّمَ يَصَّلَوْنَهَا ﴾ [إبراهيم: ٢٩]؛ أي: يُقاسُون حرَّها ﴿ وَيِثْسَ ٱلْفَرَارُ ﴾ [إبراهيم: ٢٩]؛ أي: بئس الْقرُّ هِي.

﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ ۚ قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّارِ

(ابراهيم: ٣٠].

قُوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لِللهِ أَندَادًا ﴾ قد بينًاه في [سورة](١) البقرة [آية: ٢٧]، ومَن قرأً والله في «لِيضلُوا» لامُ العاقبة (٥)، وقد سبَق شرْحُها [يونس: ٨٨]، ومَن قرأً «ليُضلُّوا» بضَمَّ الياءِ(١)، أراد: لِيُضلُّوا النَّاسَ عن دينِ اللهِ سبحانه وتعالى.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ قُلُ تَمَتَّعُوا ﴾؛ أي: في حباتِكمُ الدُّنيا، وهذَا وعِيدٌ لهم.

<sup>(</sup>١) في سائر النسخ: وتبديلهم.

<sup>(</sup>٢) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٣) في (ج): فسروا.

<sup>(</sup>٤) من (ف)، و(م).

<sup>(</sup>٥) هي التي يسميها الكوفيون لام الصيرورة، هذه اللام ناصبة لما تدخل عليه من الأفعال بإضهار أن، والمنصوب بعدها بتقدير اسم مخفوض، وهي ملتبسة بلام المفعول من أجله، وليست بها، وذلك قولك: أعددت هذه الخشبة ليميل الحائط فأدعمه بها، وأنت لم ترد ميل الحائط ولا أعددتها للميل؛ لأنه ليس من بغيتك وإرادتك ولكن أعددتها خوفًا من أن يميل فتدعمه بها واللام دالة على العاقبة.

<sup>(</sup>٦) قراءة الضم والفتح قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٤).

2

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لو كانَ الكافِرُ مريضًا لا ينَامُ، جائعًا لا يأكُلُ ولا يشْربُ، لَكانَ هَذَا نعيمًا يتمتَّعُ بهِ بالقِياسِ إلى ما يصِيرُ إليْهِ مِنَ العذابِ، ولو كان المُؤمنُ في أنْعَم عيْشٍ، لَكان بُؤسًا عندما يصِيرِ إليه مِنْ نعيم الآخِرَة (١).

﴿ قُل لِعِبَادِى الَّذِينَ ، امَنُوا يُعِيمُوا الصَّلَوَةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةُ مِن قَبُلِ أَن يَأْتِي وَمُّ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَالُ ﴿ اللّهُ الّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَاَنزَلَ مِن الشَّمَاءِ مِنَ الْخَرَجَ بِهِ ، مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكُ لِتَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِوةً وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُمْسَ وَالْقَمَرَ دَآيِبَيْنِ وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآيِبَيْنَ وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّوْمَ وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآيِبَيْنَ وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّوْمَ وَلَكُمُ الشَّعْفِي وَالْتَعْمَ اللَّيْ اللَّوْلَ الْمَلَانَ كَيْكُولُ وَالْوَمَ الْمَالُولُ وَلَى الْسَلَالُ وَالْمَالُولُ الْمِنْ الْمَالُولُ الْمَرْفِي عَلَى اللَّاسِ فَاللَّهُ الْمُلْكُولُ مَن اللَّهُ الْمَعْمِ الْمَالُولُ وَالْمَ اللَّهُ الْمُعْمَى اللْقَمْ وَالْمَالُولُ وَالْمَلْلُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ وَالْمَالُولُ الْمُعْمَى اللْقَالِ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُولُولُ اللْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ وَلَا اللْمَالُولُ الْمُولُولُ الْمَالُولُ الْمُولُولُ الْمَالُولُولُولُولُ اللّهُ الْمَالُولُ اللّهُ الْمُلْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قوْلُه تعَالى: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ أسكن ابن عامِر، وحمرة، والكِسائِيُّ بِاءَ ﴿ عِبَادِيْ ﴾ (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ يُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ قالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: معناه: قُلَ لِعبَادِي: أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وأَنْفِقُوا، يُقيمُوا ويُنفقُوا، فحُذف الأَمْرَان، وتُرك الجوَابانِ(")، قال الشَّاعر [من المتقارب]:

فَأَيّ امْرِي أَنْتَ أَيّ امْرِي إِذَا قِيلَ فِي الْحَرْبِ مَنْ يُقْدِمُ (١)

- (١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٢)، والتفسير البسيط (١٢/ ٤٧٦).
  - (٢) انظر: التيسير (ص: ١٣٤).
  - (٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٧٧).
- (٤) البيت للكميت بن زيد الأسدي في المعاني الكبير؛ لابن قتيبة (١/ ١٩٤)، والزمنة=

أراد: إذا قِيل: مَن يُقدم؛ يُقدم (١).

ويجُوز أَنْ يكونَ المُغنَى: قُل لعِبادي: أقِيمُوا الصلاة، وأَنْفِقوا، فيصُرف عن لفْظِ الأمْرِ إلى لفْظِ الخبر، ويجُوز أَن يكُونَ المعْنَى: قُل للمُم: ليقيمُوا الصَّلاة، ولينفقُوا، فحُذفت (٢) لامُ الأمْر؛ لِدلالةِ «قُلْ» علَيها (٣).

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: والجِلالُ مصْدرُ خالَلْتُ فُلانًا خلالًا ومُحَالَّة، والإسْمُ الخُلَّة، وهي الصَّداقةُ (١).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَسَخَّرَلَكُمُ ٱلْأَنْهَا رَاكُمُ أَلَا أَنْهَا رَاكُ اللَّهَا، تَجِرِي حَيْث تُريدون، وتركبُون فيهَا حيث تشَاؤُونَ.

﴿ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ لِتنتفعوا بِهم وتَستَضِيتُوا بضوْئِهِمَا ﴿ وَسَخَرَلُكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ في إصلاح ما يُصلحانِه مِنَ النَّباتِ وغيرِه، لا يفترُانِ.

ومعْنَى الدُّؤوب: مرُور الشَّيءِ في العمَلِ على عادةٍ جاريةٍ فيهِ. ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلنَّلَ ﴾ لِتسْكُنوا فيه؛ راحةً لِأبْدانِكم ﴿ وَٱلنَّهَارَ ﴾ لِتنتفِعُوا بمعاشِكُم، ﴿ وَءَاتَىٰكُمْ مِّن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾.

<sup>=</sup>والأمكنة (ص: ٤٩٠)، ولكن رواية العجز فيهما: إذا الزجر لم يَستَدِرّ الرّجورا.

<sup>(</sup>١) في (م): تقدم.

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف)، و(ر): فحذف.

<sup>(</sup>٣) انظر: البيان في غريب الإعراب؛ لابن الأنباري (٢/ ٥٩)، والإملاء؛ للعكبري (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٤) غرب القرآن (ص: ٢٣٣).

#### @

### وفيهِ خْسةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ المعْنَى: مِن كُلِّ الَّذي سأَلْتمُوه، قالَهُ الحسَنُ، وعكرِمَةُ.

والثَّاني: مِن كُلِّ مَا سألْتموه، [لو سأَلْتموه](١)، قالَه الفرَّاءُ(٢).

والنَّالَث: وآتاكُم مِن كُلِّ شيْء سأَلْتمُوه شيئًا، فأضمَر الشَّيء كقولِه: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شيْء فِي زمانِهَا شيئًا، قالَه الأَخْفَشُ (٣). الأَخْفَشُ (٣).

والرَّابع: مِن كُلِّ ما سأَلْتمُوه، وما لم تَسْأَلُوه؛ لأَنَكم لم تسأَلُوا شمسًا ولا قمرًا ولا كثيرًا مِن النِّعَم الَّتي ابْتدأكم بِهَا، فاكْتفي بالأوَّلِ مِنَ الثَّاني؛ كقوله: ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ [النحل: ٨] قالَه ابْنُ الأَنْبارِيِّ (١٠).

والخامس: علَى قِراءة ابْن مَسْعُودٍ، وأبي رَزين، والحَسَنِ، وعِكرِمَةَ، وقتادَةَ، وأبن مَنْ عَلَى الْخَلَقَةِ (٥٠)، وأبان عنْ عاصِم، وأبي حاتم عن يعْقُوبَ: «مِن كُلِّ مَا لَم تَسْأَلُوه، قالَه قتادةُ، والضَّحَّاكُ.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ، إلا أن في (م): سألتوه، بدل: سألتموه.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٤٠٨).

<sup>(3)</sup> ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (7)

<sup>(</sup>٥) قراءة شاذة، رواها محمد بن إسحاق المسيبي عن أبيه عن نافع، كما في جامع البيان (٣/ ١٢٥٨)، وليست من طرق التيسير ولا النشر، وعزاها في المحتسب (١/ ٣٦٣) إلى ابن عبَّاس والحسن والضَّحاك، وزاد الثعلبي (١٥/ ٣٩٦) سلامًا، والكل في البحر المحيط (٦/ ٤٤٠).

قوْلُه تعَالَى: ﴿ وَإِن تَعَدُّواْ نِعْمَتَ اللّهِ ﴾؛ أي: إنعامَهُ ﴿ لَا تَحْصُوهَا ﴾ لا نُطِيقوا الإِنْيانَ على جميعِهَا بالعدِّ لِكُثْرِتِهَا. ﴿ إِنَ الْإِنسَانَ ﴾ قالَ ابْنُ عبّاس: يُريد أباجه ل (١).

وقالَ الزَّجَّاج: الإنسانُ اسْمٌ للجنسِ(٢) يُقصد بهِ الكافِرُ خاصَّةً(٦).

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾ الظَّلُوم هَاهُنا: الشَّاكرُ غيْرَ مَنْ أَنعَمَ عليه، والكَفَّارُ: الجحُودُ لِنعَمِ اللهِ تعالى.

قوْلُه تعَالى: ﴿ ٱجْعَلُ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَنَا ﴾ قد سبَق تفْسيرُه في [سورة](١) البفرة [آية: ١٢٦].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَاَجْنُبْنِي وَبَنِيَ ﴾؛ أي: جنبني وإيّاهم، والمعننى: ثبّنني على اجْتِنابِ عبادتِهَا. ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنّاسِ ﴾ يعنني: الأصنام، وهي لَا تُوصف بالإضلالِ ولَا بالفعل ، ولكنّهم لَمّا ضلُّوا بسببها، كانت كأنّها أضلّتهُم.

﴿ فَمَن تَبِعَنِي ﴾؛ أي: على دينِي التَّوحيد ﴿ فَإِنَّهُ مِنِي ﴾؛ أي: فهو على ملَّتِي ﴿ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴾ فيه ثلاثة أَقُوالٍ:

أحدُها: ومَن عصَانِي ثُم تابَ فإنَّك غفورٌ رحيمٌ، قالَه السُّدِّيُّ.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) في (ف): الجنس.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) من (م).

2

والثَّاني: ومَن عصَاني فيها دُون الشِّرْكِ، قالَه مُقاتِلُ بْنُ حيَّان.

والثَّالَث: ومَن عصانِي فكفَر فإنَّك غفورٌ رحيمٌ أَنْ تتوبَ عليه فتهديَه إلى التَّوْحيدِ، قالَه مُقاتلُ بْنُ سُلِمانَ (١).

وق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: يُحتمل أن يكونَ دع ابِه ذَا قبْلَ أنْ يُعلمَ اللهُ تعَالَى أَنَّ يُعلمَ اللهُ تعَالَى أَنَّ ه لا يغْفِر الشَّرْكَ كما استغْفَر لِأبيهِ (٢).

﴿ رَبَّنَا إِنِيَّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ فَأَجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُفْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ الصَّلَوْةَ فَأَجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُفْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ السَّكُ [إبراهيم: ٣٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ زَبَّنَآ إِنِّي أَسْكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِي ﴾ فِي «مِنْ " قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهَا للتَّبْعيض، قالَه الأخْفَشُ (٣)، والفرَّاءُ(١).

والثَّانِ: أنَّهَا للتَّوْكيدِ، والمعْنَى: أسكنْتُ ذرِّيتي، ذكرَه ابْنُ الأنْباريِّ (٥٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ ﴾ يغني: مكَّةَ، ولم يكُن فيها حرْثٌ والا ماءٌ. ﴿ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾ إنَّها سُمِّي مُحرَّمًا؛ الأنَّه يخرُم اسْتخلالُ حُرْمتِهِ (١)

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل (۲/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٣).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٧٨).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٦) في (ج)، و(ف): حرماته، وفي (م): محرماته.

والإستخفافُ(١) بحقّه.

فإنْ قيلَ: ما وجْهُ قَوْلِه تعَالى: ﴿ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾ ولم يكُنْ هُناك بيْتٌ حينئذِ، إنَّمَا بنَاه إبْراهِيمُ عليه السَّلام بعد ذلِك بِمُدَّةٍ؟

فالجوَابُ مِن ثَلاثةِ وُجُوهِ(٢):

أحدُها: أنَّ اللهَ تعالى حرَّم موضِعَ البيْتِ منْذ خلَقَ السَّمواتِ والأرْضَ، قالَه ابْنُ السَّائب.

والثَّاني: عند بيْتِك الَّذِي كان قَبْلَ أَنْ يُرفعَ أَيَّامَ الطُّوفانِ.

والنَّالَث: عند بيْتِك الَّذي قد جرَى في سابقِ علْمِكَ أَنَّه يحدُث ها هُنا، ذكرَهُمَا ابْنُ جريرِ<sup>(٣)</sup>.

وكانَ أبو سُليهانَ الدِّمَشِقيُّ يقُولُ: ظاهِرُ السكلامِ يدُلُّ علَى أنَّ هذا الدُّعاءَ إنَّها كانَ بعْدَ أنْ بُنِي البيتُ وصارتْ مكَّةُ بلدًا. والْمُفسِّرُون على خيلافِ ما قيالَ.

ورَوى ابْنُ أَبِي نَجِيحٍ عَنْ مُجَاهِدٍ: أَنَّ إِبْراهِيمَ عليه السلام خرجَ مِنَ الشَّامِ ومعَهُ ابْنُه إِسْهاعيلُ وأمُّه هاجَرُ ومعَهُ جبْرِيلُ عليه السلام، حتَّى الشَّامِ ومعَهُ أَبْنُه إِسْهاعيلُ وأمُّه هاجَرُ ومعَهُ جبْرِيلُ عليه السلام، حتَّى قيدِم مكَّةَ، وبِهَا نَاسٌ يُقالُ للمُّم: العَمالِيقُ، خَارجًا مِنْ مكَّةَ، والبيْتُ

<sup>(</sup>١) في (ف): واستخفاف.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أوجه.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطيرى (١٧/ ٢٤).

يومَنْ لَهِ رَبْوَةٌ حُمْرَاءُ، فقَالَ إِبْراهِهِمُ لِجِبرِيلَ عليه السلام: هَاهُنا(١) أُمِرْتُ أَنْ أَضَعَهُمَا؟ قَالَ: نعَمْ! فأنزَ لَهَما(٢) فِي مكانِ مِن الحِجْرِ، وأمَرَ هاجَرَ أَنْ تَتَّخِذَ فيهِ عَرِيشًا، ثُمَّ قَالَ: ﴿ زَبَّنَاۤ إِلَيۡ آَسَكَنتُ مِن ذُرَيَّتِي ﴾... الآيمةُ (٣).

[٤٣٤/ب] وفتَح أهْلُ الحجَازِ، وأبو عمْرِو ياءَ «إِنِّي أَسْكَنْتُ»(١٠).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ فِي متعلَّق هذِه اللَّامِ قَوْلَانِ:

أحدهما: أنَّهَا تتعلَّق بقولِه: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ فالمُعْنَى: جنَّبُهُم الأصْنَامَ لِيقيمُموا الصَّلاة، هذا قول مُقاتِل (٥٠).

والثَّانِ: أَنَّهَا تَتَعَلَّقُ بِقُولِهِ: ﴿ أَسْكَنتُ ﴾ فالمُعْنَى: أسكَنتُهم عنْدَ بيْتِك لِيقِيمُ واالصَّلاةَ؛ لأنَّ البيْتَ(١) قِبلةُ الصَّلواتِ، ذكرَه الْـاوردِيُّ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَجْعَلُ أَفْعِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾؛ أي: قلُوبَ جَمَاعية مِنَ النَّاس، [قالَه الأكْشُرُون] (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ف)، و(م): أهاهنا.

<sup>(</sup>٢) في (ف): فابن لهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٣/ ٦٢) (٢٠٤٨)، والأزرقي في أخبار مكَّة (١/ ٢١- ٢٢) من طريق محمد بن إسحاق عن ابن أبي نجيح عن مجاهد.

<sup>(</sup>٤) قراءة سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٦٤)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٥)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٦) في (ر)، و(م): بيتك.

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون (٣/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٨) من (ج).

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: وإنَّ عَبِّرَ عَنِ القُلُوبِ بِالأَفْتِدَةِ؛ لِقرْبِ القلْبِ مِنَ الفُوادِ ومُجُاورتِهُ(۱)، ق الَ امْرُؤُ القيس [من المتقارب]:

رَمَتْنِي بِسَهُم أَصَابَ الْفُؤَادَ غَدَاةَ الرَّحِيلِ فَلَمْ أَنْتَصِرُ (١) وَمَتْنِي بِسَهُم أَنْتَصِرُ (١) وقالَ الآخَر (٣) [من الطويل]:

كَأَنَّ فُوَادِي كُلَّمَ مَرَّ رَاكِبٌ جَنَاحَ غُرَابٍ رَامَ نَهْضًا إِلَى وِكْرِ (١) وَكُرِ (١) وَاللَّهُ وَكُرِ (١) وَاللَّا فَرُ (٥) [من الطويل]:

وَإِنَّ فُوَادًا قَادَنِي لِصَبَابَةٍ إِلَيْكِ عَلَى طُولِ الْهَوَى لَصَبُورُ (١) يغنُون بالفُؤاد: القلْبَ.

قُولُه نَعَالَى: ﴿ نَهُوِيٓ إِلَيْهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر قول ابن الأنباري في تفسير الخازن (٣/ ٤١).

<sup>(</sup>۲) البيت لامرئ القيس في ديوانه (ص: ١٠٥)، وأشعار الستة الجاهليين (ص: ٢٠)، والتفسير البسيط (١٢/ ٥٠٣)، والمقاصد النحوية (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) في (ف)، و(م): آخر.

<sup>(</sup>٤) البيت ليحيى بن طالب الحنفي في أمالي القالي (١/ ١٢٣)، والحماسة البصرية (٢/ ١٣٦)، والتذكرة الحمدونية (٦/ ٧١).

<sup>(</sup>٥) في (ج)، و(م): آخر.

<sup>(</sup>٦) البيت بلا نسبة في النكت والعيون؛ للماوردي (٣/ ١٣٨).

9

ق الَ ابْنُ عبَّ اسِ: تَحِنُّ إليْهِم (۱). وق الَ قت ادَةُ: تنْزِعُ إليهِم (۱). وق الَ الفرَّاء (۱): تُريدُهم، كما تقُول: رأيْتُ فلانًا يهُوِي نَحْوك؛ أي: يُريدك (۱).

وقرَأَ يعْضُهم: "تَهْوَى إِلَيْهِم" بمعنى: تَهْوَاهُم (٥)؛ كَقُولِه: ﴿ رَدِفَ لَكُم ﴾ [النمل: ٧٧]؛ أي: ردِفكُم «وإلى» توكيدٌ للكلام.

وقالَ ابْنُ الأنبارِيِّ: ﴿ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾ تنْحطُّ إليهِم وتنْحَدِر (١).

وفي معنى هذا الميل إليهم(٧) قولان:

أحدهما: أنَّه المُيلُ إلى الحجِّ، قالَه الأكْثرُونَ.

والثَّاني: أنَّه حُبُّ سُكْنَى مكَّةَ، رَواه عطيَّة عنِ ابْنِ عبَّاسِ(^).

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (۱۲/ ٤٨٩) من رواية عطاء عن ابن عبَّاس، بلفظ: يريد تجِنُّ إليهم زيارة بيتك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٦) عن قتادة، وعزاه السيوطي في الدر المنشور في الدر المنشور في الدر المنشور (٤/ ٨٧) إلى ابن جرير وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) في (ج): وقال ابن الأنباري.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن؛ للفراء (٢/ ٧٨).

<sup>(</sup>٥) قراءة شاذة، انظر عزوها في معاني القرآن (٣/ ٥٣٦)؛ للنحاس إلى مجاهد.

<sup>(</sup>٦) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٨٩) بلا نسبة.

<sup>(</sup>٧) ليست في سائر النسخ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٦)، عن ابن عباس، قوله: ﴿ فَأَجَمَلُ أَفْدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِى ٓ إِلَيْهِمْ ﴾ قال: إن إبراهيم خليل الرحمن سأل الله أن يجعل أناسًا من الناس يَهُوون سكني أو سَكُن مكة. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٨٧) إلى ابن جرير، وابن مردويه.

ورَوى سعِيدُ بْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: لو كانَ إبْراهِيمُ قالَ: فاجْعلْ أَفْدَهُ النَّاسِ مَهُوي إليْهِم، لحَجَّهُ اليهودُ والنَّصارى، ولكنَّه قالَ: مِنَ النَّاسِ<sup>(۱)</sup>.

﴿ رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نَخْفِى وَمَا نُعْلِنُ ۗ وَمَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِن شَىْءٍ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى ٱلسَّمَآءِ ۞ ﴾ [ابراهيم: ٣٨].

قوْلُه تعَالى: ﴿ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ تَعْلَرُ مَا ثُغُفِى ﴾ قالَ أبو صالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ: مَا نُخْفِي مِن الوجْدِ بمفَارقةِ (٢) إسْماعيلَ، ومَا نُعلن مِنَ الحبِّ له (٣).

قالَ الْمُفسِّرونَ: إنَّما قالَ هذا لَمَّا نزَلَ إسْماعيلُ الحرَمَ، وأرَاد فِراقَهُ.

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِى عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَنْعِيلَ وَإِسْحَنَى ۚ إِنَّ رَبِّ لَسَيْبِعُ الدُّعَلَةِ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّهُ عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَنْعِيلَ وَإِسْحَنَى ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْ مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي رَبَّكَا وَتَقَبَّلُ دُعَآ وَ ﴾ [البراهيم: ٣٩ - ٤٠].

قوْلُ ه تعَالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْكِبَرِ ﴾؛ أي: بعْدَ الكِبَرِ ﴿ إِسْمَاعِيلُ وهِ وَ ابْنُ تَسْعِ ﴿ إِسْمَاعِيلُ وهِ وَ ابْنُ تَسْعِ وَتَسْعِينَ سِنةً (١)، ووُلِد له إسْحاقُ وهوَ ابْنُ مائةٍ واثْنَتِي عشرَةَ سنةً (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۲) عن عطاء بن السَّائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبَّاس. وأخرجه البيهقي في الشعب (٣/ ٤٣٨) (٣٩٩٦) من طريق عطاء.

<sup>(</sup>٢) في (ف): من مفارقة.

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في (م).

<sup>(</sup>٥) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤٠٤)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٤٩٠).



# قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ رَبُّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآ ۗ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو عمْرٍو، وحمْزةُ، وهُبيرةُ عنْ حفْصٍ عنْ عاصِمٍ: «وتَقَبَّلْ دُعَائِي» بياء في الوصل. وقالَ البزّي عنِ ابْنِ كثِيرٍ: يصِل ويقِفُ بياءٍ. وقالَ قُنبل عنِ ابْنِ كثِيرٍ: يشمُّ الياءَ في الوصْل، ولا يُثْبتها، ويقِفُ عليْهَا بالألِف البَاقُون «دعَاءِ» بغيْرياءٍ في الحالَيْنِ (١).

ق ال أبو عليّ : الوقف والوصلُ بياء هو القياس، والإِشمامُ جائِزٌ؛ لِدلالةِ الكشرةِ على الياءِ(٢).

﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ ﴾ [إبراهيم: ١١]. قُولُه تعَالى: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾.

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: استَغْفَر لأبُويْدِ وهمَا حيَّانِ، طمَعًا في أَنْ يهديَا إلى [٥٣٥/ أ] الإسلام (٣٠). وقيل: أراد بوالِدَيْدِ: آدمَ، وحوَّاءَ.

وقراً ابْن مسعود، وأُبِيُّ، النَّخَعيُّ، والزُّهريُّ: "وَلِوَلَدَيَّ» يعْني: إسْاعِيلَ وإسْحاقَ، يدلُّ عليهِ ذكْرُهُما قبْلَ ذلِك. وقراً مُجاهِدٌ: "ولِوَالِدِي»

<sup>(</sup>۱) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٥)، وحاصل طرق التيسير أن هذه الكلمة ثلاث قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٥)، وحاصل طرق التيسير أن هذه الكلمة ثلاث قراءات؛ الأولى: قراءة الجمهور بكسر الهمز وحذف الياء وضلًا ووقفًا، وهي ونافع من رواية قالون، وابن كثير من رواية قنبل، والثانية: إثباتها في إثبات الياء وضلًا ووقفًا، وهي لحمزة وأبي عمرو وورش عن نافع، والثالثة: بإثباتها في الحالين، وهي للبزي عن ابن كثير.

<sup>(</sup>٢) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣)ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٤- ٣٥)، والتفسير البسيط (١٢/ ٤٩٣ - ٤٩٣).

علَى التَّوْحيدِ. وقرَأَ عاصِمٌ الجحْدَرِيُّ: «ولوُلْدِي» بضمِّ الواوِ. وقرَأ يَحْيى ابْنُ يعْمُرَ، والجُونِيُّ: «ولِوَلَدِي» بفتْح الواوِ وكسْرِ الدَّالِ علَى التَّوحيدِ(١).

﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾؛ أي: يُظهر الجزاء (٢) على الأعْمالِ. وقيلَ: معْنَاه: يوْمَ يقُومُ النَّاسُ للحِساب، فاكْتَفى بذكْرِ الحسَابِ مِن ذكْرِ النَّاسِ؛ إذ كانَ المْعْنَى مفْهُومًا.

﴿ وَلَا تَحْسَبَتَ ٱللَّهَ غَلَفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴿ ثَنَ مُهَطِعِينَ مُفْنِعِي رُهُ وسِبِمْ لَا يَرَنَدُ إِلَيْمِ طَرَفُهُمْ وَأَقْدَنُهُمْ هَوَآهُ (آبراهيم: ٤٢ - ٤٣].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَنْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِامُونَ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: هذَا وعِيدٌ للظَّالِم، وتعزيةٌ للمظْلُومِ ("").

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ ﴾ وقراً أبو عبد الرَّحن السُّلميُّ، وأبو رَزينٍ، وقتادَةُ: «نُؤخِّرُهم، بالنُّون(١)؛ أي: نُؤخِّر وأَ جزاءَهُم ﴿ لِيَوْمِ تَشْخَصُ

<sup>(</sup>۱) كلها شاذة، انظر عزوها في: المحتسب (۱/ ٣٦٥)، وشواذ ابن خالويه (ص: ٦٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٦٢)، والكامل (ص: ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨- ٢٩)، والخرائطي في مساوئ الأخلاق (٦٣٦)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨- ٢٩) عن ميمون بن مهران في قوله: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ عَلَيْهِ مَمَا يَصَمَلُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ قال: هي وعيد للظالم وتعزية للمظلوم.

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، عزاها الكرماني في شواذ القراءات (ص: ٢٦٢) إلى الحسن وقتادة والسلمي، وعباس عن أبي عمرو والمفضل عن عاصم، وعن سعيد بن جبير (يؤخر هم) بسكون الراء. (٥) في (م): يؤخر.

2

فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾؛ أي: تشخصُ أبصارُ الخلائقِ لِظُهور الأخوال فلا تغتمضُ. قوْلُه تعَالى: ﴿ مُهْطِعِينَ ﴾ فيهِ ثلاثةُ أقْوَالٍ:

أحدها: أنَّ الإهطاعَ: النَّظرُ مِن غيْرِ أنْ يطْرُفَ النَّاظرُ، رواهُ العوْفِيُّ عِن ابْنِ عَبَّاسِ(١)، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ، وأبو الضُّحَى.

والثَّاني: أنَّه الإسْرَاعُ، قالَه الحسنُ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وقتادَةُ، وأبو عُبيدةً (٢).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُقال: أَهْطَعَ (٣) البَعِيرُ فِي سَيْرِه، واسْتَهْطَعَ؛ إذَا أَسْرَعَ (١).

وفي مَا أَسْرَعُوا إليْهِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: إلى الدَّاعِي، قالَه قتادَةُ.

والثَّاني: إلى النَّار، قالَه مُقاتِلٌ (٥).

والثَّالث: أنَّ الْمُهطعَ الَّذي لا يرْفَع رأسَه، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

وفي قوْلِه تَعَالى: ﴿مُقْنِعِي رُءُ وسِهِمْ ﴾ قوْلَانِ:

أحدهما: رَافعِي رُؤُوسِهِم، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١٦)، وبه قالَ مُجاهِدٌ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩)، وعزاه السوطي في الدر المنثور (٦/ ١٣٤) إلى ابن جريس وابن أبي حاتم، عن ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) في (ف): هطع.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٤١٠)

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣١- ٣٢).

وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وقتادَةُ، وأَبُو عُبيدةَ، وأَنْشَد أبو عُبيدة (١١) [من الرجز]:

أَنْغَضَ نَحْوِي رَأْسَهُ فَأَقْنَعَا(٢) كَأَنَّا أَطْمَعَا(٣)

وق الَ ابْن تُتيبة: الْمُقنِعُ رأسَه: الَّذي رفعَه وأقبلَ بطرفِه على ما بيْنَ يدَيْدِ (١٠).

وق الَ الزَّجَ اجُ: رافِعِي رُؤوسِهِم، مُلتصِقةً بأعْنَاقِهِم. و ﴿ مُهطِعِينَ مُقْنِعِي رُمُوسِهِمْ ﴾ نُصب على الحالِ، المعْنَى: ليومٍ تشخصُ فيهِ أَبْصارُهُم مُهطِعينَ (٥٠).

والثَّاني: نَاكِسِي رُؤُوسِهِم، حكَاهُ الْمُاوردِيُّ عنِ الْمُؤرج (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ ﴾؛ أي: لا يرْجِعُ (٧) إليْهِم أَبْصارُهُم

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) في سائر النسخ: وأقنعا.

<sup>(</sup>٣) الرجز بـ لا نسبة في مجـ از القـرآن (١/ ٣٤٤)، وتفسير الطـبري (١٧/ ٣١)، والكشـف والبيـان؛ للثعلبـي (١٥/ ٤٠٨)، وحيـاة الحيـوان (٢/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٦٥ - ١٦٦).

<sup>(</sup>٦) النكت والعيون (٣/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٧) في (م): ترجع.



ق الَ ابْنُ قُتيبة: والْمَعْنى: أنَّ نظرَهُم إلى شيْء واحِدِ('). وق الَ الحسَنُ: وجُوه النَّ اسِ يوْمَ القِيامةِ إلى السَّماءِ، لا ينْظُر أَحَدٌ إلى أَحَدِ('').

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ الأفنِدَةُ: مسَاكنُ القُلُوبِ.

وفي معننى الكلام أرْبعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ القُلوبَ خرَجَتْ مِن موَاضعِهَا فصَارتْ في الحنَاجرِ، رَواهُ عطَاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسِ<sup>(٣)</sup>.

[٥٣٥/ب] والشَّاني: وأَفْئِدتُهُم ليْس فيهَا شيْءٌ مِنَ الْخَيْرِ، فهِي كالخرِبَةِ، رَواه العَدوقيُّ عن ابْن عبَّاسِ<sup>(٥)</sup>.

والثَّالث: وأَفْئِدتُهُم مُنخَرقَةٌ (١) لَا تعِي شيئًا، قالَه مُرَّةُ بْنُ شَراحبِيلَ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٢)، وذكره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٣٥٩)، والثعلب في الكشف والبيان (١٥/ ٤٠٨)، والواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد السرزاق في تفسيره (١/ ٣٤٣)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٣٤) عن معمسر عن قتادة، وعنزاه السيوطي في البدر المنشور (٤/ ٨٨) إلى ابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٣).

<sup>(</sup>٦) في (م): مُتخرُّ قة.

وقالَ الزَّجَّاجُ: مُتخَرِّقَةٌ (١) لَا تعِي شيئًا مِنَ الخوْفِ (٢).

والرّابع: وأفْئِدتُهُم جوْفٌ لا عُقولَ لَمَا (٣)، قالَه أبو عُبيدة (١)، وأنشد لِحسَانَ [من الوافر]:

أَلَا أَبْلِغُ أَبِا سُفْيَانَ عَنِّي فَأَنْتَ مُجَوِّفٌ نَخِبٌ هَوَاءُ(٥)

نعلى هذَا يكُون المُعْنَى: أنَّ (١) قُلوبَهُم خلَتْ عنِ العُقولِ، لَمَّا رَأَوْا مِنَ احَوْل. مِنَ احَوْل. والعَربُ تُسمِّي كُلَّ أَجُوفَ خَاوِ: هوَاءً.

فَالَ ابْنُ قُتِيبَةَ: ويُقال: أَفْتُدَتُهُم مَنْخُوبَةٌ مِنَ الخَوْفِ والجُبُن (٧).

﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبِّنَاۤ أَخِرْنَاۤ إِلَىٰٓ أَحَلِ قَرِيبٍ غُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَّيِعِ ٱلرُّسُلُّ أَوَلَمْ تَكُونُوۤا أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ اللهِ المِيسِم: ٤٤].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَندِرِ ٱلنَّاسَ ﴾؛ أي: حوَّفُهُم ﴿ يَوْمَ يَأْنِهِمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ يعْنِي به: يوْمَ القيامَةِ؛ وإنَّما خصَّه بذكرِ العذَابِ، وإنْ كان فيهِ ثَوابٌ؛ لأنَّ الكلامَ

<sup>(</sup>١) الذي في معاني الزجَّاج المطبوع: منحرفة.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) مجاز الفرآن (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٥) البيت لحسان في مجاز القرآن (١/ ٣٤٤)، وتفسير الطبري (١٧/ ٣٥)، ومعاني القرآن؛ للنحس (٣/ ٥٤١)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (١٥/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (ص: ٢٣٤).

2

خرَج عَرجَ التَّهديدِ للعُصاةِ، قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد بالنَّاس هَاهُنا: أَهْلَ مكَّةَ (۱). قوْلُه تعَالى: ﴿ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾؛ أي: أَشْرَكُ وا ﴿ رَبَّنَاۤ أَخِرْنَاۤ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِيبٍ ﴾؛ أي: أمْهلْنَا(۱) مُدَّةً يَسيرةً.

وقالَ مُقاتِلٌ: سأَلُوا الرُّجوعَ إلى الدُّنْيا؛ لأنَّ الخُروجَ مِنَ الدُّنْيَا قريبٌ ("). ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُم مِّن الدُّنْيَا إلى الدَّنْيَا إلى الآخِرَةِ. وَغُولًا كَا تُبعثُونَ ولا تنتَقِلُونَ مِنَ الدُّنْيَا إلى الآخِرَةِ. وَلَا تَنتَقِلُونَ مِنَ الدُّنْيَا إلى الآخِرَةِ.

﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَكَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَالَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ ال

قوْلُ تعَالى: ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَحِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤ أَنفُسَهُمْ ﴾؛ أي: نزَلْتُم في أمَاكِنِهِم وقُراهُم؛ كالحِجْرِ ومدْين، والقُرى الَّتي عُذِّب أهْلُها. ومعْنَى ﴿ ظَلَمُوۤ أَنفُسَهُمْ ﴾؛ [أي](٥): ضَرُّوهَا(١) بالكُفْر والمُعْصِيةِ.

<sup>(</sup>۱) تنويسر المقبساس (ص: ۲۱۵)، وذكسره الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ۳۵)، والتقسمير البسيط (۱۲/ ۲۰۶)

<sup>(</sup>٢) في (ج): مهلنا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٤) في (ف): فقال.

<sup>(</sup>٥) من (م).

<sup>(</sup>٦) في (ج): صيروها.

﴿ وَتَبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ وقرأ أبو عبد الرَّحَنِ السُّلَمِيُّ، وأبو الْمُتوكِّل النَّاجِي: ﴿ وَتُبُيِّنَ ﴾ بضم التَّاء (١). ﴿ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ ﴾ يعني: كيْفَ عذَّبناهُم، (يقُول: فكان)(٢) ينبُغِي لكُم أَنْ تَنْزُجِرُوا عنِ الْمُخالفةِ اعْتبارًا بمساكِنِهِم بعْدَما علِمْتُم فعْلَنَا بِهِم.

﴿ وَضَرَبْنَالَكُمُ ٱلْأَمْشَالَ ﴾ قسالَ ابْسنُ عبَّساسٍ: يُريسد الأمْشَالَ الَّتِسي فِي القُسر آنِ (٣).

قُولُه نَعَالَى: ﴿ وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرَهُمْ ﴾.

فِي الْمُشار إليهِم أَرْبَعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه نَمْرودُ الَّذي حاجَّ إبْراهِيم فِي ربِّه.

قىالَ: لَا أَنْتَهِي حَتَّى أَنْظُرَ إلى السَّماءِ، فأَمَر بِفَرْخَيْ نَسْرٍ فَرُبِّيَا حَتَّى سَمِنَا واسْتَعْلَجَا، ثُمَّ أَمَر بِتابُوتَ فنُحِتَ، ثُمَّ جَعَلَ في وسَطِهِ خشَبَةً، وجعَل على

<sup>(</sup>۱) قراءة شاذة، والرواية عن السلمي: (وبُينً) الرفع من بين، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ۲۰۱)، وعزاها ابن عطية في تفسيره (٥/ ٦٨١) إلى السلمي بنون عظمة مضمومة وجزم (ونبَينًن)، وانظر أيضًا: شواذ ابن خالويه (ص: ٢٩)، والبحر المحيط (٥/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) في (ج): وكان.

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ٥٠٥).



رأْسِ الخشَبَةِ لخبًا شدِيدَ الحُمْرةِ، ثُمَّ جَوَّعُهُمَا ورَبطَ أَرْجُلَهُمَا بَأَوْتَارِ إِلَى قَوَائِمِ التَّابُوتِ، ودخَلَ هو وصَاحِبٌ لَه فِي التَّابُوتِ وأَغْلَق بَابَه، ثُمَّ أَرْسَلَهُمَا، فجعَلَا يُريدَانِ اللَّحْمَ، فصَعِدَا فِي السَّماءِ مَا شاءَ اللهُ، ثُمَّ قالَ لِصاحِبِه: افْتَحْ وانْظُر ماذَا ترى؟ ففَتَحَ، فقال: أرى الأَرْضَ كأنَّهَا الدُّحانُ، فقالَ له: أَغْلِق، ثُمَّ صعِدَ مَا شاءَ اللهُ، ثُمَّ قالَ لَه (۱): افْتَحْ [فانْظُر] (۱)، ففتَحَ، فقالَ: ما أَرَى إلَّا السَّمَاء، ومَا نَزْدَادُ منْهَا إلَّا بُعْدًا، قالَ: فصَوِّبُ خشَبتَك، فصَوَّبَهَا، فانْقَضَّتِ النُسورُ تُريدُ نَزُولُ عنْ مَرَاتِبِهَا، هذَا قولُ عليّ بْنِ أَي طَالَبِ عليه السَّلام (۱).

وفي رِوايةٍ عنْهُ: كانَتِ النُّسُورِ أَرْبِعَةً.

ورَوى السُّدِّيُ عنْ أَشْياخِه: أَنَّه ما زَالَ يَصْعَدُ إِلَى أَنْ رَأَى الأَرْضَ يُحِيطُ مِهَا بِحْرٌ، فَكَأَنَّهَا فَلْحَةٌ فِي مَاءٍ، ثُمَّ صعِدَ حتَّى وقَع فِي ظُلْمةٍ، فلَمْ يَرَ مَا فوْقَهُ ولِم يَرَ مَا تَخْتَهُ، فَفَنِعَ، فصوَّبَ اللَّحْمَ، فانْقَضَّتِ النُّسورُ، فلمَّا نزَلَ أَخَذَ فِي بِنَاءِ الصَّرْحِ، ثُمَّ صعِدَ منْهُ معَ النُّسُودِ، فلمَّا لَمْ يقْدِرْ على السَّمَاءِ، اتَّخذَ فِي بِنَاءِ الصَّرْحِ، ثُمَّ صعِدَ منْهُ معَ النُّسُودِ، فلمَّا لَمْ يقْدِرْ على السَّمَاءِ، اتَّخذَه حِصْنَا، فأتَى اللهُ بُنْيانَهُ مِنَ القوَاعدِ(١).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٩)، عزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٨٩) إلى ابن جرير، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحر العلوم (٢/ ٢٤٨).

وقالَ عِكْرِمَةُ: كانَ معَهُ في التَّابِوتِ عُلامٌ قد حَمَلَ القوْسَ والنُّشَابَ، فرَمَى بسَهْمٍ فعَادَ إليْهِ مُلطَّخًا بالدَّمِ، فقَال: كُفِيتَ إِلهَ السَّماء، وذلِك مِن دَمِ سَمكة فِي بَحْرٍ مُعلَّقٍ فِي الهوَاء، فلمَّا هالَه الإرْتِفَاعُ، قالَ لِصاحبِه: صوِّبِ الحُشبَة، فصَوَّبَهَا، فانْحَطَّتِ النُّسورُ، فظَنَّتِ الجَبَالُ أَنَّه أَمْرٌ نَزَل مِنَ السَّماءِ فزَالَت عنْ مَوَاضعِهَا(۱).

وقى الَ غيرُه: لَمَّا رأتِ الجِبالُ ذلِك، ظنَّتْ أَنَّه قِيامُ السَّاعةِ، وكادَتْ تَرُولُ، وإلى هذَا الْمَعْنَى ذَهَب سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وأبو مَالِكِ.

والقوْلُ الشَّانِ: أَنَّه بِخَنْنَصَّر، وأَنَّ هِذِه القِصَّة لِه جِرَتْ، وأَنَّ النُّسورَ لَمَّا ارْتَفَعَتْ تَطْلُب اللَّحْم إلى حيثُ [مَا](٢) شاءَ اللهُ تعَالى، نُودِي: يا أَيُّهَا الطَّاغيةُ! أَيْنَ تُريدُ؟ فَفَرِقَ، ثُمَّ سَمِعَ الصَّوْتَ فَوْقَه، فَنزَلَ، فلمَّا رأتِ الجِبالُ ذلِك، ظنَّتْ أَنَّه قِيامُ السَّاعةِ فكادَتْ تزَولُ، وهذَا قوْلُ مجاهِدٍ.

والنَّالث: أنَّ الْمُشارَ إليهم الأُممُ الْمُتقدّمةُ.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ، [وعكْرِمةُ]("): مكْرُهم: شِرْكُهُم (١٠).

والرَّابِع: أَنَّهُمُ الَّذين مكَرُوا بِرسُولِ الله ﷺ حين همُّوا بقتْلِه وإخْرَاجِه.

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في معالم التنزيل (٤/ ٣٦١)، والثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤١٣).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤١)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٨٩) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

وفي معنى(١) قوْلِه تعَالى: ﴿ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكُرُهُمْ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه محْفُوظٌ عنْدَه حتَّى يُجازيَهُم بهِ، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ.

والثَّانِي: وعنْدَ اللهِ جزَاءُ مكْرِهِم.

قولُه تعَالى: ﴿ وَإِن كَانَ مَكُرُهُمْ ﴾ وقراً أبدو بخر، وعُمَر، وعُمَر، وعُمَر، وعُمَر، وعُمَر، وعَمَر، وعلي وعري، وأبن مسعُود، [وأُبيًّا (٢)، وابْنُ عبَّاس، وعِكرِمَة، وأبو العالِيةِ: «وَإِنْ كَادَ [مكْرُهُم ] (٣) ، بالدَّال (١).

﴿ لِتَرُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ وقرأ الأكْشُرُون «لِتَذُولَ» بكسْرِ اللَّام الأُولى مِن الْبَنْدُولَ» وفسْح الثَّانيةِ. أرادَ: وما كانَ مكْرُهم لِترولَ مِنَ الجبَالِ؛ أي: هوَ أَضْعَفُ وأَوْهِنُ، كذلِكُ فسَّرَهَا الحسَنُ البصريُّ.

وقرأ الكِسائِيُّ: «لَتَزولُ» بفتْح اللَّام الأُولى وضمِّ الثَّانيةِ (٥٠)، أراد: قد

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ليست في سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) من (ج)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٣) من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: تفسير الطبري (١٧/ ٤٠- ٤١)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (٢/ ١٨٧)، والقراءات والقراءات الشاذة؛ لابن خالويه (ص: ٧٤)، والمحتسب (١/ ٣٦٥)، وإعراب القراءات وعللها (١/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٥) انظر قراءة الكسائي في التيسير (ص: ١٣٥)، وانظر القراءات الواردة في هذه الكلمة في البحر المحيط (٦/ ٤٥٤)، وانظر عزوها لعلي وابن عبَّاس وأنس ومجاهد في تفسير الطبري (١٧/ ٤٠٠)، وعزاها الثعلبي (٥/ ٣٢٦) إلى ابن جريج، وعزاها في إتحاف فضلاء البشر (ص: ٣٤٤) إلى ابن محيصن.

كادَتِ الجَبَالُ تَنُولُ مِن مكْرِهِم، كذلِك فسَّرَهَا ابْنُ الأنْبَارِيِّ(١).

وفي الْمُراد بالجبَالِ قُولانِ:

أحدهما: أنَّهَا الجبَالُ الْمُعْرُوفَةُ، قالَه الجمْهُورُ.

والشَّاني: أنَّهَا ضُرِبتْ مثَلًا لأمْرِ النَّبِيِّ ﴿ وثُبُوتِ دينِه كثُبُوتِ الجَبَالِ الرَّاسِيةِ، والْمَعْنَى: لو بلَغ كيْدُهم إلى إزَالةِ الجبَالِ، كَمَا زَالَ أَمْرُ الأسْلامِ، قَالَه الزَّجَّاجُ (٢).
[871] قالَه الزَّجَّاجُ (٢).

قَالَ أَبِو عَلِيٍّ: ويدلُّ على صحَّةِ هذَا قَوْلُه: ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعُدِهِ وَرُسُلَهُ وَ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعَدِهِ وَرُسُلَهُ وَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَ (٣).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُريد [بوعدِهِ](١): النَّصرَ والفتْحَ وإظهارَ الدِّينِ(٥٠).

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ ﴾؛ أي: مَنِيعٌ ﴿ ذُو ٱننِقَامِ ﴾ مِن الكافرين، وهو أن يُجازيَهُم بالعُقوبة على كُفْرهِم.

﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ ۗ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَادِ ۞ ﴾ [إبراهيم: ٤٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٦٦ - ١٦٧).

<sup>(</sup>٣) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ١٣٥).



ورَوى أَبَان (عن عاصم) (١) «يَوْمَ نُبَدِّلُ» بِالنُّونِ وكَسْرِ الدَّالِ «الأرْضَ» بِالنَّصْبِ، «والسَّمَواتِ» (بخفْض التَّاء)(٢)، ولا خلافَ في نصْب «غيْرَ»(٣).

### وِفِي معْنى تَبْدِيلِ الأرْضِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّهَا تلْك الأرْضُ، وإنَّما يُزاد فيها وينقص منْها، وتذْهَبُ اكامُهَا وجِبالْهُا وأوْدِيتُهَا وشجرُهَا، وتمدُّ مدَّ الأديم، رَوى هذَا المُعْنَى أبو صالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ.

وقد رَوى أبو هُريرةَ عنِ رسُول اللهِ ﷺ ﴿ فَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ قَالَ: يبْسُطهَا(٤) ويَمُدُّهَا مَدَّ الْأَدِيمِ»(٥).

والثَّاني: أنَّهَا تبدُّل بغَيْرِها.

ثُمَّ فيهِ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهَا تُبدَّلُ بأرْضٍ غيْرِها بيْضَاءَ كالفِضَّةِ لم يُعملُ عليْهَا خطِيئةٌ، رَواه عمْرُو بْنُ ميْمُون عنِ ابْنِ مسْعُودٍ، وعطَاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسِ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: بالخفض، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٦٣)، والبحر المحيط (٥/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وفي (ف)، و(ر)، و(م): ببسطها.

<sup>(</sup>٥) جزء من حديث الصور الطويل، أخرجه الطبري (١٧/ ٤٩)، مختصرا، والطبراني في معجمه الكبير (٢٥/ ٢٦٦)، مطولًا، والبيهقي في البعث (ص: ٣٣٨) مطولًا، وطرفه: «إن الله عَزَّ وَجَلَّ لَمَّا فرغ من خلق السموات والأرض خلق الصور»، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦٥/ ٤١٦) مختصرًا، والحديث ضعفه ابن كثير في تفسيره (٢/ ١٦٧) ووصفه بالنكارة؛ بسبب تفرد إسهاعيل بن رافع، وهو منكر الحديث.

والثَّانِ: أَنَّهَا تُبدَّلُ نارًا، قالَه أُبيُّ بنُ كعْب.

والثَّالث: أنَّهَا تُبدَّلُ بأرْض مِن فضَّةٍ، قالَه أنسُ بْنُ مالِكٍ.

والرَّابِع: تُبدَّلُ بخبزَةِ بيْضَاءَ، فيأْكُلُ الْمُؤمنُ مِن تحتِ قدَمَيْهِ، قالَه أبو هُريرةَ ﴿ وسعيدُ بن جُبير، والقُرظيُّ.

وقالَ غيرُهم: يأْكُلُ منْهَا أَهْلُ الإسْلام حتَّى يُفْرغَ مِن حِسابِهم.

فأمَّا تبديلُ السَّمَواتِ ففيهِ(١) سِتَّةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّها تُجعل مِن ذهب، قالَه عليٌّ عليه السلام.

والنَّانِ: أنَّهَا تَصِيرُ جِنانًا، قاله أُبيُّ بْنُ كَعْب.

والثَّالث: أنَّ تبْديلَها: تكويرُ شمْسِهَا وتنَاثرُ نُجومِهَا، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والرَّابِع: أنَّ تَبْديلَها: اخْتلافُ أَحُوالِمِهَا، فمرَّةً كالْمُهل، ومرَّةً تكون كالدِّهانِ، قالَه ابْنُ الأنْباريِّ (٢).

والخامس: أنَّ تبْدِيلَها أنْ تُطْوَى كطيِّ السِّجل للكتَّاب.

والسَّادس: أَنْ تَنْشَقَّ فلا تظلَّ، ذكرَ هما المَّاوردِيُّ (٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَبَرَزُواْ بِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾؛ أي: خرَجُوا مِنَ القُبورِ.

<sup>(</sup>١) في (ج): فعنه.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٣٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ٥١٥).

<sup>(</sup>٣) النكت و العبون (٣/ ١٤٤).



﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِنِ مَّقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ اللهِ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ وَتَعْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ اللهُ لِيَجْزِى ٱللهُ كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتُ إِنَّ ٱللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ وَتَعْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ اللهُ لَيَجْزِى ٱللهُ كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتُ إِنَّ ٱللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ (الله عَبِهِ ١٩٥ - ١٥).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ يغني: الكُفَّارَ ﴿ مُفَرَّنِينَ ﴾ يُقال: قرنُتُ الشَّيءَ إلى الشَّيء: إذا وصلتُه به.

وفي معْنَى «مُقْرنِينَ» ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُم يُقرَنُونَ معَ الشَّياطينِ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: أنَّ أيديَهُم وأرْجُلَهم قُرنت إلى رِقابِهم، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

والثَّالث: يُقَرِن بعْضُهم إلى بعْضِ، قالَه ابْنُ قُتيبةَ(١).

وفي الأصْفَاد ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهَا الأغْلالُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وابْنُ زيْدٍ، وأَبو عُبيدة (۱٬۰۰۰) وابْنُ قُتيبة (۱٬۰۰۰)، وابْنُ الأنْبَارِيِّ (۱٬۰۰۰).

والنَّاني: القُيودُ والأغْلالُ، قالَهُ قتادَةً.

والثَّالث: القُيود، قالَه أبو سُليهان الدِّمشقيُّ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٤) شرح القصائد السبع (ص: ٤١٢).

[1/247]

فأمَّا السَّرابيلُ: فقَال أبو عُبيدةَ: هيَ القُمُص، واحِدُها: سِرْبالُ(١). وقالَ الزَّجَاج: السِّربالُ: كُلُّ مَا لُبسِ(٢).

وفي القَطرانِ ثلاثُ لُغاتٍ: فتْحُ الفَافِ وكسْرُ الطَّاءِ، وفتْحُ الفَافِ مع تسْكين الطَّاء.

# وفِي معْناه قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه النُّحاسُ الْمُذاب، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّاني: أنَّه قَطِرانُ الإبِلِ، قالَهُ الحسَنُ، وهوَ شيْءٌ يُتحلَّبُ مِن شجرٍ تَهْنأُ بهِ الأبلُ.

ق الله الزَّجَّاجُ: وإنَّمَا جُعل لَهُم القَطِرانُ؛ لأَنَه يُبالع في اشْتعالِ النَّادِ في اشْتعالِ النَّادِ في الجُلُودِ، ولو أرَاد اللهُ تعَالَى الْمُبالغة في إخراقِهِم بغَيْر ذلِك لَقدرَ، ولكنَّه حذَّرَهم مَا (٣) يعرفُون حقِيقتَه (١٠).

وقراً ابْنُ عبَّاسٍ، وأبو رَزينٍ، وأبو مِجلزٍ، وعِكرمَةُ، وقتادَةُ، وابْنُ أبي عبْلَة، [وأبو حاتِمٍ] عنْ يعْقُوبَ: «مِن قِطْرٍ» بكسْرِ القافِ وسُكونِ

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) في (ف): لا.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٥) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

الطَّاءِ والتَّنوينِ، «آنٍ»(١) بقطْع الهمزةِ وفتْحِهَا ومدِّها (٢).

والقِطر: النُّحاس، وآن: قد انتَهَى حرُّه.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ النَّارُ ﴾؛ أي: تعلُوها. واللَّام في ﴿ لِيَجْزِي ﴾ متعلِّقةٌ بقوْلِه: ﴿ وَبَرَزُوا ﴾.

﴿ هَنذَا بَلَنَةً لِلنَّاسِ وَلِيتُنذَرُوا بِهِ عَ وَلِيَعَلَمُوا أَنَمَا هُوَ إِلَنَهُ وَحِدٌ وَلِيَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَنِ الْمَا اللهُ وَحِدٌ وَلِيَذَكُرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَنِ اللهِ عَنذَا بَلَنَهُ لِللهِ اللهِ عَندَا وَلِيمُنذَرُوا بِهِ عَلَيْهُ الْمَا اللهُ اللهُ وَحِدُ وَلِيمَا اللهُ اللّهُ اللهُولِ اللهُ ا

قُولُه تَعَالى: ﴿ هَٰذَا بَلَنَّ ۗ لِلنَّاسِ ﴾.

في المشار إليه قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه القُر آنُ.

والثَّاني: الإنْذَارُ.

والبَلاغُ: الكِفايةُ. قالَ مُقاتِلٌ: والْمُراد بالنَّاسِ: أَهْلُ مكَّةَ (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلِيُنذَرُوا بِهِ ۽ ﴾؛ أي: أُنْزِل؛ لِيُنذَرُوا بِهِ، ﴿ وَلِيَعْلَمُوا ﴾ بِما(١) فيه مِنَ الحُجَـجِ ﴿ أَنْفَا هُوَ لِللّهُ وَحِدٌ وَلِيذَكّرَ ﴾؛ أي: وليتَّعظ ﴿ أُولُوا ٱلْأَلْبَ ﴾؛ أي: العقول إ(٥).

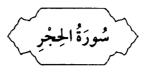
<sup>(</sup>١) أي: كلمة مكونة من كلمتين: موصوف، وهو: (قِطْرٍ)، وصفة، وهي: (آنٍ).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (١/ ٣٦٦)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٤) في (ج): أنَّ ما.

<sup>(</sup>٥) من (ج).



وهيَ مكيَّةٌ [كلُّهَا](١) مِن غيْرِ خلافٍ نعْلَمُه(٢).

# بِنسمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الَّهِ عَلَى ءَاينَتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ [الحجر: ١].

قُولُه تعَالى: ﴿ الرَّ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَنِ ﴾ قد سبَق بيَانُه [يونس: ١].

قَوْلُه تعَالى: ﴿ وَقُرْءَ انِ مُّبِينِ ﴾ فيهِ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّ القُرآنَ هوَ الكتابُ، جَمَعَ له بيْن الإسْميْنِ.

والنَّاني: أنَّ الكتَابَ: هوَ التَّوراةُ والإنْجِيلُ، والقُرآنُ: كتابُنا. وقد ذكرْنَا في أوَّلِ سُورَةِ يوسُفَ معْنَى الْمُبين.

﴿ زُبَمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ اللَّ ﴾ [الحجر: ٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ رَّبُهَا ﴾ وقرأ ابْنُ كشيرٍ، وأبوعمْرِو، وابْنُ عامرٍ، وحمْرُة، والْحِسائِيُّ «رُبَّهَا» مشددَّة. وقرأ نافِعٌ، وعاصِمٌ، وعبْدُ الوارث: «رُبَهَا» بالتَّخْفِيفِ(٣).

<sup>(</sup>١) ليس في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسباب النزول؛ للواحدي (ص: ٢٣)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (٢/ ٢٦٣)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (٢/ ٢٦٣)، والنكت والعيون؛ للهاوردي (٣/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) انظر تخفيف نافع وعاصم وتشديد غيرهما في التيسير (ص: ١٣٥)، والخلاف عن أبي عمرو في السبعة (ص: ٣٦٦)

2

قَالَ الفَرَّاءُ: أَسَدٌ وتَمَيمٌ: يقُولُونَ «رُبَّها» بالتَّشْديدِ، وأَهْلُ الحَجَازِ وكثِيرٌ مِن قيْسٍ يقُولُون: «رُبَهَا» بالتَّخْفيفِ، وتَيْمُ الرَّبابِ يقُولُونَ: «رُبَها» بفتْح الرَّاء(۱).

وقيلَ: إنَّا قُرئتْ بالتَّخفيف، لِمَا فيهَا مِنَ التَّضْعيفِ، والحرُوفُ(٢) الْمُضاعفةُ قد تُحذفُ، نحو «إِن، ولكن» فإنَّهُم قد خفَّفُوها.

قَالَ الزَّجَّاجُ: يقُولُون (٣): رُبَّ رجُلٍ جَاءَنِي، وَرُبَّ رجُلٍ جَاءَنِي (١٠)، وأنْشَدَ [من الكامل]:

أَزُهَ يْرُ إِنْ يَشِبِ الْقَذَالُ فَإِنَّنِي رُبْ هَيْضَلٍ مَرِسٍ لَفَفْتُ بِهَيْضَلِ (٥) هَذَا البَيْتُ لأَبِي كثِيرِ الهُذَلِيِّ، وفي دِيوانهِ:

..... رُبَ هَيْضَلِ (١) لَجِبِ لَفَفْتُ بِهَيْضَلِ

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) كتاب فيه لغات القرآن (ص: ٧٨).

<sup>(</sup>٢) في (ف): وحروف.

<sup>(</sup>٣) في (ف): يقول.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٥) البيت للهذلي في شرح أشعار الهذليين (ص: ١٠٧٠)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٤٨)، وإيضاح شواهد الإيضاح (١/ ٢٨٧)، وبلا نسبة في المحتسب (٢/ ٣٤٣)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ١٧٩)، والإنصاف (ص: ٢٤٧)، والممتع في التصريف (٢/ ٢٢٧). والمقرِب الشجري (٨/ ٢٠٠)، وزهير: مرخَّم ذهيرة، وهي ابنته. والقذال: ما بين الأذن والقفا. ومَرس: ذو مَرَاسَة وشدة. لَجَبِ: من قولهم: جيشٌ لجب؛ عرمرم، ذو جَلَبة وكثرة.

<sup>(</sup>٦) في (ج): هيطل.

والمَيْضَل: جمْع هيْضَلةٍ، وهيَ الجمَاعةُ يُغْرى بِهم، تَقول (''): لفَفْتهُم بأغدائِهِم في القِتالِ. «ورُب»: كلِمةٌ موْضُوعةٌ للتَّقليلِ، كمَا أنَّ «كَمْ» للتَّكثير، [٤٣٧/ب] وإنَّما ذِيدتْ «مَا» معَ «رُبّ» لِيَلِيهَا الفِعْلُ، تقُول: رُبَّ رَجُلٍ جاءَنِي، ورُبَّما جَاءَني ذَيْدٌ.

وقالَ الأخْفشُ: أُدخل معَ «رُب»: «مَا» لِيتكلَّمَ بالفعْلِ بعْدَهَا، وإنْ شَـنْتَ جعلْتَ «مَا» بمِنزِلةِ «شَيْءٍ» فكأنَّك قُلْت: رُبَّ شيْءٍ؛ أي: «رُبَّ وُدِّ يَـوَدُّهُ الَّذِينَ كَفَـرُوا»(٢).

وقالَ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ: «مَا» هَاهُنا بِمعْنَى «حِين»، فالمُعْنَى: رُبَّ حينِ يَوَدُّونَ فيهِ.

واخْتلَفَ المفسِّرُ ونَ منى يقَعُ هذَا مِنَ الكفَّارِ علَى قَوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه في الآخِرة.

ومتَى يكونُ ذلِك؟ فيهِ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه إذَا اجْتَمَع أَهْ لُ النَّارِ فِي النَّارِ وَمعَهُم مَن شَاءَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ مِن أَهْ لِ القِبلَةِ، قَالَ الكُفَّارُ للْمُسلِمينَ: أَلَم تكُونُوا مُسلِمينَ؟ قَالُوا: بِلَى، قَالُوا: فَهَا أَغْنَى عَنْكُم إِسْلامُكُم وقد صِرْتُم معَنَا فِي النَّارِ؟ قَالُوا: كَانَتْ لنَا ذُنُوبٌ فَأَخِذْنَا بِهَا؛ فسَمِعَ اللهُ تعَالى مَا قَالُوا، فأمَر بمَن كانَ في النَّار مِن أَهْ لِ القِبلةِ فأُخْرِجُوا، فلهً رأى ذلِك الكُفَّارُ، قَالُوا: يا ليْتنَا فِي النَّار مِن أَهْ لِ القِبلةِ فأُخْرِجُوا، فلهًا رأى ذلِك الكُفَّارُ، قالُوا: يا ليْتنَا

<sup>(</sup>١) في (م): يقول.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤١١).



كنَّا مُسلِمِينَ فنخرجُ كمَا أُخْرجُوا، رَواه أبو مُوسى الأشْعريُ ﴿ عنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ الْمُن فنخرجُ كمَا أُخْرجُوا، رَوايةٍ وأنسُ بْنُ مالِكِ، ومُجَاهِدٌ، وعطَاءٌ، وعطَاءٌ، وأبو العَاليةِ، وإبْراهيمُ.

والشَّاني: أَنَّه مَا يِزَالُ اللهُ عَزَّ وجلَّ يرْحَمُ (٢) ويشْفعُ حتَّى يقُول جلَّ وعزَّ: مَن كانَ مِنَ المسلِمِينَ فلْيدخُلِ الجنَّة، فذلِك (قولُه)(٢): حين ﴿ يَوَدُّ اللَّهِ مَن كَانَ مِنَ المسلِمِينَ ﴾ رَواه مُجَاهِدٌ عن البن عبَّاسِ (١٠).

والثَّالِث: أَنَّ الكُفَّارَ إِذَا عَايَنُوا القِيامَةَ، وَدُّوا لِو كَانُوا مُسلمِينَ، ذَكرَهُ الزَّجَاجُ(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابسن أبي عاصم في السنة (۲/ ٤٠٥) بنحوه، والطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۱) بنحوه، والطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۲) بنحوه، وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في البعث والنشور (ص: ۹۱)، والواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ۳۹)، وذكره الهيثمي في البعث والنشور (۷/ ۶۵) وقال: وفيه خالد بيت نافع الأشعري، قال عنه أبو داود: ميروك، وبقية رجاله ثقات، وذكره أيضًا السيوطي في الدر المنشور (٤/ ۱۷۲) وزاد نسبته إلى ابن مردويه، والحديث يدور على خالد بن نافع الأشعري، وهو ضعيف بل قال عنه أبو داود: ميروك، ولم يوافق الذهبي على تركه، وقال: هذا تجاوز فلا يستحق الترك وقد حدث عنه أحمد ومسدد، انظر: الميزان (۲/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) في (ج): يرحمهم.

<sup>(</sup>٣) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٦١)، والبيهقي في البعث والنشور (ص: ٨١) من طريق أبي عوانة، وهناد في الزهد (ص: ١٩٠) من طريق عطاء، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٩٢) إلى سعيد بن منصور وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٣).

والرَّابع: أنَّه كلَّما رأَى أهْلُ الكفْرِ حالًا مِن أَحْوالِ القِيامَةِ يُعذَّبُ فيها الكافِرُ ويسْلَم مِن مكْرُوهِهَا الْمُؤمِنُ، وَدُّوا ذلِك، ذكرَهُ ابْنُ الأنْبارِيِّ(١).

والقوْلُ الثَّاني: أَنَّه في الدُّنيا، إذَا عَاينُوا(٢) وتبيَّنَ لهمُ الضَّلالُ مِن المُّدَى وعلِمُوا مصِيرَهُم، وَدُّوا ذلِك، قالَه الضَّحَاكُ.

فإِنْ قيلَ: إِذَا قلْتُم: إِنَّ «رُبَّ» للتَّقْليلِ، وهذِه الآيةُ خارِجَةٌ مخسرَجَ الوَعيد، وإِنَّما يُناسبُ الوعيد تكْشِيرُ مَا يُتواعدُ به؟.

فعْنُه ثَلاثَةُ أَجْوِبةٍ -ذَكرَهُما ابْنُ الأَنْبارِيِّ"-:

أحدهُ نَّ: أنَّ «رُبَّمَا» تَقَعُ على التَّقْليلِ والتَّكثيرِ، كمَا يقَعُ النَّاهلُ على العَطْشانِ والرَّيَّانِ، والجَوْن على الأسودِ والأبْيض.

والشَّاني: أنَّ أهْ والَ القيامَةِ ومَا يقَع بِهم مِنَ الأهْ وَال تكثُر عليْهِم، فإذَا عادَت إليْهم عقُولُهُم، وَدُّوا ذلِك.

والنَّالَث: أنَّ هذَا الَّذِي خُوِّفُوا بهِ، لو كانَ مَّا يَودُّ فِي حالٍ واحِدةٍ مِن أَحُوالِ العذَابِ، أوْ كانَ الإنسانُ يَخَاف النَّدمَ إذا حصَل فيهِ ولا يتيقَّنُه؛ لوَجَب عليه اجْتِنابُه.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٣٨)، وعزاه إلى الزجاج، وانظر: معاني القرآن وإعرابه؛ للزجاج (٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) في (ف): عاينوه.

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٣٨- ٥٣٩).

Q

فإِن قِيلَ: كَيْفَ جاءَ بعْدَ «رُبّها» مُستقبلٌ، وسَبِيلُها أَنْ ياتَيَ بعْدَها الله عَلَمُ اللهِ؟ الماضي، تقُول: رُبّها لقِيتُ عبْدَ اللهِ؟

فالجوابُ: أنَّ مَا وعَدَهُ اللهُ تعَالى حَقَّ، فمُستقبلُه بمنزلَةِ الماضِي، يدلُّ اللهُ تعَالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وقوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى اللهُ وَفَوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى اللهُ وَفَوْلَ اللهُ وَقَوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى اللهُ وَفَوْلَ اللهُ وَقَوْلُهُ اللهُ اللهُ وَقَوْلُهُ اللهُ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَلّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

رُبَّمَ النَّفُوسُ مِنَ الْأَمْرِ لَهُ فَرْجَةٌ كَحلِّ الْعِقَالِ (١) وَرَبَّمُ النَّفُوسُ مِنَ الْأَمْرِ لَهُ فَرْجَةٌ كَحلِّ الْعِقَالِ (١) وَرَهُمْ يَأْكُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١) (الحجر: ٣].

قوْلُه تعَالى: ﴿ ذَرَّهُمْ يَأْكُلُوا ﴾؛ أي: دَعِ الكُفَّارِ يأْخُذُوا حُظُوظَهُم في الدُّنْيا ﴿ وَيُلْهِمُ الأَمْلُ ﴾؛ أي: ويُشْغلِهُم مَا يأْمَلُون في الدُّنْيا عنْ أخْدِ حظِّهِم مِنَ الإيمَانِ والطَّاعةِ ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ إذا ورَدُوا القِيامةَ وبالَ مَا صَنَعُوا، وهذا وعِيدٌ وتهْدِيدٌ، وهذِه الآيةُ عنْدَ المفسِّرينَ منْسُوخةٌ بآيةِ السَّيْفِ.

﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكُنَامِن قَرْبَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِنَابٌ مَعۡلُومٌ ۚ ۚ مَا تَسۡبِقُ مِنْ أُمَّـةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسۡتَغۡخِرُونَ ۗ مَا تَسۡبِقُ مِنْ أُمَّـةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسۡتَغۡخِرُونَ ۗ أَنَّ الْحَجَـرِ: ٤ - ٥].

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) البيت لأمية بن أبي الصلت في ديوانه (ص: ٤٤٤)، لعبيد بن الأبرص في مجموعة المعاني (ص: ١١١)، ولعمير (ص: ١٣٥)، ولعمير المنفى في كتاب التعازي (ص: ٧٦).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَا أَهَلَكُنَامِن قَرْيَةٍ ﴾؛ أي: ومَا عذَّبنا مِن أَهْلِ قَرْيةٍ ﴿ إِلَّا وَهُا كِنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾؛ أي: أَجَلٌ مُؤقَّتٌ لا يتقَدَّمُ ولا يتأخَّرُ عنْهُ.

﴿ مَّاتَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا ﴾ "من ": صلةٌ، والمعنسى: ما تتَقَدَّمُ وقتَهَا اللهُ وَلَهُ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي اللهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَي

قالَ الفرَّاءُ: إنَّما قالَ: «أجلَهَا»؛ لأنَّ الأُمَّة لفْظُها مؤنَّثُ، وإنَّما قالَ: «يسْتأخِرُونَ» إخراجًا له على معْنَى الرِّجالِ(١).

﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ لَى لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِ كَهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ مَا نُنزِلُ ٱلْمَلَتِ كَمَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوٓاْ إِذَا مُنظرِينَ ۞ ﴾ [الحجر: ٦ - ٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقَالُواْ يَنَا تُهَا ٱلَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ ﴾.

قَالَ مُقاتِلٌ: نزَلَتْ في عبد اللهِ بُنِ أبي أُميَّةَ، والنَّضِرِ بُنِ الحارثِ، ونَوْفل بُنِ خُويلدٍ، والوليدِ بُن المغِيرةِ(٢).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: والذِّكْرُ: القُرآنُ، وإنَّها قالوا هذَا اسْتهزَاءً، لَو أَيْقَنُوا أَنَّه نُزِّل عليْهِ الذِّكر؛ مَا قالُوا: ﴿ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٤٢) من رواية عطاء عن ابن عبّاس، وأخرجه الطبري (١٧/ ٦٦) عن الضّحاك، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٩٤) إلى ابن جرير.

قَالَ أَبُو عَلِيِّ الفَارِسِيُّ: وجوابُ هذِه الآيةِ في سِورةٍ أُخْرى في قوْلِه: ﴿ مَاۤ أَنۡتَ بِغِعَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [القلم: ٢] (١٠).

قُولُه تَعَالى: ﴿ لَّوْمَا تَأْتِينَا ﴾.

قَالَ الفَرَّاء: «لوْمَا»، و «لوْلا» لُغتَان معْناهُمَا: هَالَا (٢)، وكذلِكَ قَالَ أبو عُبيدة (٣): وهما بمعْنَى واحدٍ، وأنشدَ لإبْن مُقبل [من البسيط]:

لَوْمَا الْحَيَاءُ وَلَوْمَا الدِّينُ عِبْتُكُمَا بِبَعْضِ مَا فِيكُمَا إِذْ عِبْتُمَا عَورِي(١)

قالَ المفسِّرون: إنَّما سأَلُوا الملائِكةَ لِيشْهَدُوا له بصدْقِه، وأنَّ اللهَ أَرْسَلَه، فأَجَابَهُ مُ اللهُ تعَالى بقوْلِه: ﴿ مَانُنَزِّلُ ٱلْمَكَيْمِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ قرأ ابْنُ كثيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو، وابْنُ عامِر: «مَا تَنْزِلُ» بالتَّاء المفتوحةِ «الملائكةُ» بالرَّفْع (٥٠).

ورَوى أبو بكْرٍ عنْ عاصِم: «مَا تُنَزَّلُ» بضمِّ التَّاءِ علَى مَا لَمُ يُسمَّ فاعلُهُ.

وقراً حُمرةُ، والكِسائِيُّ، وحفْصٌ عنْ عاصِم، [وخلَفٌ](١): «مَا نُنَرُّلُ» بالنُّونِ والرَّاي مشدَّدةً(١) «الملائكة» نصْبًا(٨).

<sup>(</sup>١) الحجة (٦/ ٣٤٣- ٣٤٤) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) كتاب فيه لغات القرآن (ص: ١٠٦).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٤) البيت لتميم بن مقبل في مجاز القرآن (١/ ٣٤٦)، وتفسير الطبري (١٧/ ٦٦)، والكشاف (٢/ ٣١٠)، والمقـرب (١/ ٩٠)، ورصف المباني (ص: ٣١٦).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٧) في (ر)، و(م): المشددة.

<sup>(</sup>٨) كلها سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٥).

# وِفِي المرادِ بالحَقِّ أرْبعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه العذَابُ إنْ لم يُؤمِنوا، قالَه الحسنُ.

والثَّاني: الرِّسَالةُ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالثُ: قَبْضُ الأرْوَاحِ عَنْدَ المؤتِ، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

والرَّابع: أنَّه القُرآن، حكَاه الماوردِيُّ (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَا كَانُواْ ﴾ يعْنِي: المشْرِكِينَ ﴿ إِذَا مُنظَرِينَ ﴾؛ أي: عنْدَ نُدول الملاثِكةِ إذَا نزَلَتْ.

﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِفِظُونَ ١٠٠ ﴾ [الحجر: ٩].

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ ﴾ مِن عادَةِ الملُوكِ إِذَا فَعَلُوا شَيْئًا، قَالَ [٤٣٨]ب] أحدُهُم: نحْنُ فعلْنَا، يُريد نفْسَه وأثبًاعَه، ثُمَّ صارَ هذَا عادةٌ للملِكِ في خِطابِهِ، وإنِ انْفَردَ بفعْلِ الشَّيءِ، فخُوطبتِ العرَبُ بَمَا تعْقِل مِن كلامِهَا. والذِّكْر: القُرآن، في قولِ جميع المفسِّرينَ.

وفي هَاءِ «لَه» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها ترجِعُ إلى الذِّكر، قالَه الأكْثرُونَ.

ق الَ قت ادَةُ: أَنْزَل ه اللهُ ثُمَّ حفِظ هُ، ف لَا يستَطِيعُ إبْلِيسُ أَنْ يزِيدَ في هِ باطِلًا، ولَا ينقصُ منْ هُ حقًا (٢).

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (٣/ ١٤٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٦٨)، وابن الضريس في فضائل القرآن (ص: ۷۳) (۱۲۲) من طريق يزيد به، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ٤٠)، وعزاه السيوطي في=



والثَّانِ: أنَّها ترجِعُ إلى النَّبِيِّ وَالمَعْنَسَى: ﴿ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنِظُونَ ﴾ مِنَ الشَّاطِينِ والأعْدَاءِ؛ لقوْ لِهِم: ﴿ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ ، هذا قولُ ابْنِ السَّائبِ، ومُقاتِل (۱).

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيعِ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ ١٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يعْنِي: رُسُلًا، فحُذِفَ المَفْعُولُ؛ لدلَاليةِ الإِرْسَالِ عليْهِ. والشَّيَع: الفِرقُ، وحُكي عن الفرَّاءِ أنَّه قال: الشَّيعة: الأُمَّةُ المتابِعةُ (٢) بعْضُها بعضًا فيهَا يَجْتَمِعُ ونَ عليْهِ مِن أَمْرِ (٣).

﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْنَهُ زِءُونَ اللَّ ﴾ [الحجر: ١١].

قوْلُه تعَمالى: ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ ـ يَسْنَهُ نِوْ وَنَ ﴾ همذا تغزيةٌ للنَّب يَ اللَّب عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى الللِّهُ عَلَى الللِّهُ عَلَى الللِّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللِّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى الللللللِّهُ عَلَى اللللللِهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَا

﴿ كَذَالِكَ نَسَلُكُهُ، فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ اللهِ لَا يُؤْمِنُونَ بِدِّ وَقَدْ خَلَتَ سُنَّةُ ٱلْأَوَلِينَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ كَنَالِكَ نَسَلُكُهُ ﴿ فِي الْمُشَارِ إِلَيْهُ ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الشِّركُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، والحسَنُ، وابْنُ زيْدٍ.

والثَّاني: أنَّه الإسْتِهزاءُ، قالَهُ قتادَةُ.

<sup>=</sup>الدر المنثور (٤/ ٩٤) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) في (ف): المتتابعة.

<sup>(</sup>٣) ليس في معانيه، ولا في لغات القرآن، وذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٤٩).

والثَّالث: التَّكذِيبُ، قالَه ابْنُ جُريج، والفرَّاءُ(١).

ومعْنَى الآيَةِ: كما سلَكْنَا الكُفْرَ(") في قلُوبِ شِيعِ الأوَّلِينَ، نُدخلُ في قلُوبِ شِيعِ الأوَّلِينَ، نُدخلُ في قلُوبِ هؤلاءِ الشركينَ، فقالَ: ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ ٤٠﴾.

وفي المشارِ إليهِ ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الرَّسُولُ(٢).

والثَّانِي: القُرآنُ.

والثَّالث: العذَابُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدُهما: مضَتْ سُنَّةُ اللهِ في إهْلاكِ المكذَّبِينَ.

والثَّانِ: مضَتْ سُنَّتُهُم بتكْذِيبِ الأنْبِياءِ.

﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَهَا لُوٓا إِنَّمَا سُكِرَتَ الْمَصَدُونَا بَلْ نَعْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴿ فَا الحجر: ١٤ - ١٥].

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٢) في (ج): للكفر.

<sup>(</sup>٣) في (ج): أنه نبينا محمد على.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَوْفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ يعْنِي: كُفَّارَ مكَّةَ ﴿ فَظَلُّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾؛ أي: يصْعَدُونَ، يُقالُ: ظَلَّ يفْعَلُ كَذَا؛ إذَا فعَلَهُ بالنَّهارِ.

وفي المشارِ إليهم بِهذا الصُّعودِ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّهمُ الملائِكةُ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، والضَّحَّاكُ، فالمعْنَى: لوْ كُشفَ عنْ أَبْصَارِ هو لَاءِ فرَأُوْ ابابًا مفْتُوحًا في السَّماءِ، والملائِكةُ تضعَدُ فيهِ، لَمَا آمَنُوا بهِ.

والشَّاني: أنَّهُمُ المشْرِكونَ، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ، فيكونُ المعْنَى: لوْ وصلنَاهُم إلى صُعودِ السَّاءِ، لم يستشعرُوا إلَّا الكُفْرَ، لِعنَادِهِم.

قُولُه تعَالى: ﴿ لَقَالُوٓ النَّمَاسُكِرَتَ أَبْصَنْرُنَا ﴾.

قرَأ الأَكْثَرونَ بتَشْديدِ الكافِ، وقرَأَ ابْنُ كثِيرٍ، وعبْدُ الوَارثِ بتخْفِيفها.

ق الَ الفرَّاءُ: ومعْنَى القِراءتَيْنِ مُتقاربٌ، والمعْنَى: حُبِستْ؛ مِن قوْلِم. «سَكَرَتِ» الرِّيحُ؛ إذا سَكنَتْ وركَدَتْ(۱).

وقالَ أبو عمْرِو بْنُ العلَاءِ: معْنَى «سُكِرَتْ» بالتَّخفِيفِ، مأْخُوذٌ مِن العَلَاءِ: معْنَى «سُكِرَتْ» بالتَّخفِيفِ، مأْخُوذٌ مِن النَّظرِ الشَّرَابِ(٢). يعْنِي: أنَّ الأَبْصَارَ حارَتْ، ووقَعَ بها مِنْ فسَادِ النَّظرِ مِنْ أَنَّ الأَبْصَارَ حارَتْ، وقَعَ بها مِنْ فسَادِ النَّظرِ مِن تعَيَّرِ العقْلِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>۲) ذكره الطبرى في تفسيره (۱۷/ ۷٤).

ق الَ ابْنُ الأنْباريِّ: إذَا كَانَ هَذَا معْنَى (١) التَّخْفيف، فسكِّرت، بالتَّشْديدِ، يُرادبهِ وقوعُ هذَا الأمْرِ مرَّةً بعْد مرَّةٍ (٢).

وقالَ أبو عُبيدٍ: «سُكِّرتْ» بالتَّشْديدِ، مِنَ السُّكورِ الَّتِي (٣) تمنَعُ الماءَ الجِرْيةَ، فَكأنَّ هذِه الأَبْصارَ مُنعتْ مِنَ النَّظر كما يمْنَعُ السُّكرُ الماءَ مِن الجَرْي(٤).

وق الَ الزَّجَّاج: «سُكِّرتْ» بالتَّشديدِ، فسَّرُوها: أُغْشيتْ، «وسُكِرتْ» بالتَّخْفيفِ: تَحْيَرَتْ وسكنَتْ عنْ أَنْ تنْظُرَ، والعرَبُ تَقُول: سُكرَتِ الرِّيحُ تَسْكَرُ؛ إذا سكَنَتْ (٥٠).

ورَوى العَوفِيُّ عن ابْنِ عبَّاسٍ رَضَالِلُهُ عَنْهُا: ﴿ إِنَّمَا شُكِرَتَ أَبْصَنُرُنَا ﴾ قال: أَخَذَ بأَبْصارنَا (وشَبَّه عليْنَا)(١)، وإنَّمَا سَحَرَنَا(٧).

وقالَ مُجاهِدٌ: «سُكِّرتْ» سُدَّتْ بالسِّحرِ، فيتَهاتَلُ لأَبْصارِنا غيْرَ مَا ترَى (^).

<sup>(</sup>١) في (ف): بمعنى.

<sup>(</sup>٢) الزاهر في معاني كلهات الناس (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) في (ف): من السكون الذي.

<sup>(</sup>٤) الغريبين في القرآن والحديث (٣/ ٩٠٩).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبرى في تفسيره (١٧/ ٧٥).

<sup>(</sup>٨) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٤١).

2

﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ صَعْفَانَهَا مِن كُلِّ صَيْطَنِ رَّجِيمٍ ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ، شِهَا ثُنَّ مَيْنَ ﴿ الْحَجَرِ: ١٦ - ١٨]. قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِ ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا ﴾.

فِي البُروجِ ثلَاثَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّها بُروجُ الشَّمسِ والقمرِ ؛ أي: منازِهُا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وأبوعُبيدة (١) في آخرينَ.

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: وأَسْمَاؤُها: الحمَلُ، والثَّورُ، والجَوْزَاءُ، والسَّرطَانُ، والأَسَدُ، والسُّنبلَةُ، والميزَانُ، والعقْرَبُ، والقوْسُ، والجَدْي، والدَّلوُ، والحُوتُ(٢).

والثَّاني: أنَّها قُصورٌ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسِ أَيْضًا (٣).

وق الَ عطِيَّةُ: هي قُصورٌ في السَّماءِ، فيهَ الحرَسُ(''). وق الَ ابْن قُتيبةً: أَصْلُ البُروج: الحصُونُ('').

والثَّالث: أنَّها الكوَاكِبُ، قالَه مُجاهِدٌ، وقتادَةُ، ومُقاتِلٌ (١).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) أدب الكاتب (ص: ٨٦).

<sup>(</sup>٣) تنوير المقباس (ص: ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٩/ ٢٨٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٢٧١٦)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٧٥) إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٣٦).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٦).

قالَ أبو صَالِحٍ: هِيَ النُّجُومُ العِظامُ(١). قالَ قتادَةُ: سُمِّيتْ بُروجًا؛ لِظُهورِ هَا(١). قالَ أبو صَالِحٍ: هِيَ النُّجُومُ العِظامُ(١). قولُه تعَالى: ﴿ وَزَيَنَنَهَا ﴾؛ أي: حسَّنَاها بالكواكِب.

وفي المرَادِ بالنَّاظرينَ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهُم المبصرُونَ.

والثَّاني: المعْتَبِرونَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَجِيمٍ ﴾؛ أي: حفِطْنَاهَا أَنْ يَصِلَ النَّهَا شَيْطَانٌ أو يعْلَمَ مِن أَمْرِها شيئًا إلَّا اسْتِرَاقًا، ثُمَّ يتْبَعُه الشَّهابُ. والرَّجِيم: مشْرُوحٌ فِي آل عِمرانَ [آية:٣٦].

واختلَفَ العُلماءُ: هل كانَتِ الشَّياطِينُ تُرمَى بالنُّجومِ قبْلَ مبْعَثِ نبيِّنَا [مُحَمَّدِ](") رَبِّ أَمْ لَا عملَى قوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها لم تُرْمَ حتَّى بُعِث ﷺ، (وهذَا المعْنَى: مذْكُورٌ فِي رِوايةِ سعِيدِ بْنِ جُبيرٍ، عن ابْنِ عبَّاسٍ)(١).

وقد أخرَج في «الصَّحِيحَيْنِ» مِن حدِيثِ سعِيدِ بْنِ جُبيرٍ، عنِ ابْنِ عَبِ اللهِ عَبَّلِ اللهِ عَبَّلِ اللهِ عَلَيْدِ مَن أَصْحَابِهِ عَامِدِينَ إلى سُوقِ عُكَاظٍ، وقَد حِيلَ بيْنَ الشَّياطِينِ وبيْنِ خبرِ السَّماءِ، وأُرْسِلَتْ عليْهِم سُوقِ عُكاظٍ، وقَد حِيلَ بيْنَ الشَّياطِينِ وبيْنِ خبرِ السَّماءِ، وأُرْسِلَتْ عليْهِم

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٩/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في تفسير الوسيط (٣/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ساقط من (ج)، و(ف).

الشُّهُبُ "(١) وظاهِرُ هذا الحدِيثِ أنَّها لم تَكُنْ قبْل ذلِك.

قالَ الزَّجَاجُ: ويدلُّ علَى أنَّها إنَّها كانَتْ بعْدَ مؤلِدِ رَسُولِ الله ﷺ أنَّ اللهِ الله ﷺ أنَّ معراءَ العرَبِ الَّذِين يمَثَّلُونَ بالبرْقِ والأشياءِ المسْرِعةِ، لم يُوجدْ في أشعارِهَا ذكْرُ الكوَاكبِ المنْقَضَّةِ، فلمَّا حدَثَتْ بعْد مؤلِدِ نبينَا (٢٠ - ﷺ - استعملَتِ الشُّعراءُ (٢٣٤/ب] ذكْرُها لَكُواك ذو الرُّمةِ:

كَأَنَّهُ كَوْكَبٌ فِي إِنْرِ عِفْرِيَةٍ مُسَوَّمٌ فِي سَوَادِ اللَّيْلِ مُنْقَضِبُ (١)

والشَّانِ: أنَّه قد كانَ ذلِك قبْلَ نبينَا [محمَّدٍ](٥) - عَلَّ فروى مُسلِمٌ في الصحيحهِ مِن حديثِ على بُننِ الحُسينِ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، قالَ بيْنَا النَّبِيُّ الصحيحهِ مِن حديثِ على بُننِ الحُسينِ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، قالَ بيْنَا النَّبِيُّ النَّهِ عَلَّ النَّبِيُّ على الْمَا كُنْتُمْ عَلَى فَهُ لِمِن أَصْحابِه؛ إذْ رُمِي بنَجْم، فاسْتَنَارَ، فقال: «مَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ إِذَا كَانَ مِثْلُ هنَا فِي الجَاهِلِيَّةِ »؟ قالُوا كُنَّا نقُول: يمُوتُ عظيمٌ، أوْ يُولَدُ عظيمٌ، قالَ: «فَإِنَّهَا لَا يُرْمَى بِهَا لَمُوتِ أَحَدٍ وَلَا لِجَيَاتِهِ، وَلَكِنْ رَبُنَا (١) يُولَدُ عظيمٌ، قالَ: «فَإِنَّهَا لَا يُرْمَى بِهَا لَمُوتِ أَحَدٍ وَلَا لِجَيَاتِهِ، وَلَكِنْ رَبُنَا (١) إِذَا قَضَى أَصْرًا، سَبَّحَ مَمَلَةُ الْعَرْشِ، ثُمَّ سَبَّحَ أَهْلُ السَّمَاءِ الَّذِينِ يَلُونَهُم،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري حديث رقم (۷۷۳- ٤٩٢١)، ومسلم حديث رقم (٤٤٩)، والترمذي حديث رقم (٣٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) في (ج): بعد موت نبينا.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٤) البيت لذي الرمة في معاني القرآن؛ للزجاج (٣/ ١٧٦)، والنكت والعيون؛ للماوردي (٣/ ١٧٦)، والخجة في القراءات السبع (ص: ٣٠٨)، وتهذيب اللغة (٨/ ٢٧١)، والكامل في اللغة والأدب (٣/ ٨٠)، وبلا نسبة في مجاز القرآن (٢/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) في (ج): الله تعالى.

حَتَّى يَبْلُغَ التَّسْبِيحُ أَهْلَ هـذِهِ السَّمَاءِ، ثُمَّ يَسْتَخْبِرُ أَهْلُ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ حَلَةَ العَرْشِ: مَاذَا قَالَ رَبُّكُم؟ فَيُخْبِرُونَهُم، ثُم يَسْتَخْبِرُ أَهْلُ كُلِّ سَمَاءٍ (أَهْلَ العَرْشِ: مَاذَا قَالَ رَبُّكُم؟ فَيُخْبِرُونَهُم، ثُم يَسْتَخْبِرُ أَهْلُ كُلِّ سَمَاءٍ (أَهْلَ سَمَاءٍ)(۱)، حتَّى يَنْتَهِي الخَبَرُ إِلَى هـذِهِ السَّمَاءِ(۱)، وَتَخْطِفُ الجِنُّ وَيُرْمَوْنَ، فَمَا صَمَّاءٍ)(۱) حتَّى يَنْتَهِي الخَبَرُ إِلَى هـذِهِ السَّمَاءِ(۱)، وَتَخْطِفُ الجِنُّ وَيُرْمَوْنَ، فَمَا جَاءُوا بِهِ عَلَى وَجْهِهِ فَهُ وَ حَتَّى، وَلَكِنَّهُم يَقْرِفُونَ فيهِ ويَزِيدُونَ (۱).

ورُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أنَّ الشَّياطينَ كانَتْ لا تُحجبُ عنِ السَّموَاتِ، فلمَّا وُلد عيسَى [بْنُ مَرْيمَ](١) عليه السلام، مُنعِتَ مِن ثلَاث سموَاتٍ، فلمَّا وُلد رسُولُ الله - اللهِ مُنعُوا مِنَ السَّمَواتِ كلِّهَا(٥).

وق الَ الزُّه رِيُّ: قد كانَ يُرمى بالنُّج ومِ قبْلَ مبْعَثِ رسُولِ اللهِ ﷺ، ولكنَّه الْفَائِد اللهِ ﷺ، ولكنَّه الخُطَتُ حِينَ (١) بُعث ﷺ (١)، وهذَا مذْهبُ ابْنِ قُتيبةَ (١)، قالَ: وعلى هذَا وجَدْنَا الشِّعْرَ القَدِيم، قالَ بِشْر بْنُ أَبِي خَازِمٍ، وهوَ جَاهِليُّ (١)

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ج): إلى السماء الدنيا.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم حديث رقم (٢٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) من (ج).

<sup>(</sup>٥) ذكره السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢١٦)، والواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٤١)، والتفسير البسيط (٣/ ٥٦)) ونسبه الماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٥٢) إلى الكلبي.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: حيث، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٧) ذكره ابن قتيبة في تأويل مشكل القرآن (ص: ٤٢٩)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٤١٢)، والواحدي في التفسير البسيط (٢٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٨) تأويل مشكل القرآن (ص: ٤٣٠).

<sup>(</sup>٩) في (ج): وكان جاهليًا.

#### [من الكامـل]:

وَالْعَـيْرُ يُرْهِفُهَـا الْغُبَـارُ وَجَحْشُـهَا يَنْقَضُّ خَلْفَهَمَا انْقِضَاضَ الْكَوْكَبِ(١) وقالَ أَوْسُ بْنُ حُجر وهوَ جاهِليُّ(٢) [من الكامل]:

فَانْقَضَّ كَالـدُّرِّيِّ يَتْبَعُهُ نَقعٌ يَثُورُ تَخَالُهُ طُنْبَا(٣)

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ ﴾؛ أي: اختطَف مَا يَسْمعُه (١) مِن كَلَمِ السَّمعُ اللَّهُ عَلَى السَّمعَ اللَّهُ عَالَ الْمِن فَارِسِ: اسْتَرَق السَّمعَ؛ إذَا سمِع (٥) مُسْتخفيًا (١).

﴿ فَأَنْبَعَهُ اللَّهِ الْمِنْ أَي: لِحِقَهُ ﴿ شِهَا اللَّهُ مَيْنِينٌ ﴾ قبالَ ابْنُ قُتيبةَ: كوْكبٌ مُضيءُ (١٠). وقيل: «مُبينٌ » بمعْنَى: ظاهِرٌ يرَاه أهْلُ الأرْضِ. وإنَّها يَستَرِقُ الشَّيطَانُ ما يكُونُ مِن أَخْبارِ الأرْضِ، فأمَّا وحْيُ اللهِ تعَالى؛ فقد صَانَهُ عنْهُم.

<sup>(</sup>۱) البيت في لبشر ابن أبي خازم في ديوانه (ص: ٣٧)، وتأويل مشكل القرآن (٢٤٦- ٢٤٣)، والمعاني الكبير (٢/ ٣٧٩)، والحيوان (٦/ ٢٧٣)، برواية (الخبار) بدلًا من (الغبار)، و (خلفها) بدلًا من (خلفها)، والكشاف (٢٩/ ٨٧) برواية: (خلفها)، معنى البيت: الخبار: أرض لينة رخوة تسوخ فيها القوائم، شبه الجحش بالكوكب المنقض في سرعته وبياضه.

<sup>(</sup>٢) في (ج): وكان جاهليًّا.

<sup>(</sup>٣) البيت له في ديوانه (ص: ٣)، برواية: (وانقض)، والحيوان (٦/ ٢٧٤)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ٢٤٣)، والمعاني الكبير (٢/ ٧٣٩)، والنكت والعيون؛ للهاور دي (٦/ ١١٢).

<sup>(</sup>٤) في (ر)، و(م): سمعه.

<sup>(</sup>٥) في (ج)، و(ف): يسمع.

<sup>(</sup>٦) مقاييس اللغة (٣/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (ص: ٢٣٦).

واخْتلَفُوا، هَلْ يَقْتلُ الشِّهابُ، أَمْ لَا؟ علَى قَوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه يُحْرِقُ ويُخبِّلُ [ويجرحُ](١) ولَا يقْتُل، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُقاتِلٌ. والثَّانى: أنَّه يقْتُلُ، قالَه الحسَنُ.

فعلَى هذَا القوْلِ، هلْ يُقتلُ الشَّيْطانُ قبْل أَنْ يُخْبِرَ بِهَا سمِعَ؟ فيهِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه يُقتل قبْل ذلِك، فعلى هذا لا تصِلُ أخبارُ السَّماءِ إلى غيرِ الأنْبِياءِ. قالَ ابْنُ عبَّاس: ولِذلِك انْقطَعتِ الكهانَةُ (٢).

والثَّاني: أنَّه يُقتل بعْد إلْقائِه ما سبع َ إلى غيْرِه مِنَ الجِنِّ، ولِذلِك يعُدودُون إلى الإسْتِراق. [1/٤٤٠]

﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِى وَٱنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءِ مَوْزُونِ ﴿ اللَّ وَجَعَلْنَا لَكُوْ فِيهَامَعَنِيشَ وَمَن لِّسَتُمْ لَدُرِيزَقِينَ ﴾ [الحجر: ١٩ - ٢٠].

قولُ تعَالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا ﴾؛ أي: بسيطْنَاهَا على وجْهِ الماءِ ﴿ وَٱلْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِى ﴾ وهديَ الجِبَالُ التَّوابِتُ ﴿ وَٱنْبَتَنَافِيهَا ﴾ في المشيارِ إليْهَا(٤) قولَانِ:

أحدُهما: أنَّها (٥) الأرْضُ، قالَه الأكْثَرُونَ.

<sup>(</sup>١) من (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في خلق أفعال العباد (ص: ١٠٠) عن ابن عبَّاس، وأخرجه البيهقي في دلائل النبوة (٢/ ٢٣٧) عن الزهري.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): يصل.

<sup>(</sup>٤) في (ر)، و(م): إليه.

<sup>(</sup>٥) في (ج): أنه.

والثَّاني: الجبَالُ، قالَه الفرَّاءُ(١).

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ الموزونَ: المعْلُومُ، رَواه العَوفيُّ عن ابْنِ عبَّاسٍ (٢)، وب و قالَ سَعيدُ بْنُ جُبير، والضَّحَاكُ.

وقالَ مُجاهِدٌ، وعكْرِمةُ في آخَرِينَ: الموزُونُ: المقْدورُ (٣).

فعَلى هذا يكُون المعْنَى: معْلُوم القدْرِ كأنَّه قد وُزن؛ لأنَّ أهْلَ الدُّنيا لَّا كانوا يعْلَمُون قدْرَ الشَّيءِ بوزْنِه، أخْبر اللهُ تعَالى عن هذَا أنَّه معْلومُ القدْرِ عنْدَه بأنَّه موْزونٌ.

وقَالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: أَنَّه جرَى على وزْنٍ مِن قدرِ اللهِ تعَالى، لا يُجاوزُ مَا قدَّره اللهُ تعالى عليه (٤)، ولا يستطيعُ خلْقَ زيادةٍ فيه ولا نُقصانًا (٥).

والشَّاني: أنَّه عنى به السَّيءَ الَّذي يُهوزن كالذَّهب، والفِضَةِ، والرَّصاص، والحديد، والكُحل، ونحو (١) ذلك، وهذا المعْنَى مرُويٌ عن

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٧٩)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٩٥) إلى ابس جريس وابس المنذر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٨٠) عن مجاهد، وعكرمة.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٦) في (ج): وغير.

الحسَنِ، وعكرِ مَةَ، وابْنِ زيْدٍ، وابْنِ السَّائبِ، واخْتارَهُ الفرَّاءُ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُرُ فِيهَامَعَدِيشَ ﴾ فِي المشارِ إليها قولانِ:

أحدُهما: أنَّها الأرْضُ.

والشَّاني: أنَهَا الأشْياءُ الَّتِي أنبتَتْ. والمعَايشُ جمْعُ معيشةٍ. والمعنتى: جعلْنَا لكُم فيهَا أرْزاقًا تعِيشُون بها.

وفِي قَوْلِه تَعَالى: ﴿ وَمَن لَّسَتُمْ لَدُ بِرَزِقِينَ ﴾ أربعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الدَّوابُّ والأنْعَامُ، رَواه ابْنُ أبي نَجيح عنْ مُجاهِدٍ (٢).

والثَّاني: الوحُوشُ، رَواه منْصُورٌ عنْ مُجاهِدٍ (٣).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: الوحْشُ، والطَّيْرُ، والسِّباعُ، وأشباهُ ذلِك مَّا لا يرزقُه ابْن آدمَ(١٠).

والثَّالث: العَبِيدُ والإِمَاءُ، قالَه الفرَّاءُ(٥).

والرَّابع: العَبِيدُ، والأنْعَامُ، والدَّوابُ، قالَهُ الزَّجَاجُ(١٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (ص: ٢١٦)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٨٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٩٥) إلى ابس المنذر وابس أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٨٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٩٥) إلى ابن جربر وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) معان القرآن (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٧).

قالَ الفرَّاءُ: «ومَنْ» في موْضِعِ نصْبٍ، فالمعْنَى: جعلْنَا لكُم فيها المعَايشَ، والعَبِيدَ، والإِماءَ، ويُقال: إنَّها في موْضِع خفْضٍ، فالمعْنَى: جعَلْنَا لكُم فيها معَايشَ ولمَن لسْتُم له برَازقين(١).

وقالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: جعلْنَا لكُمُ الدَّوابَ، والعَبِيدَ، وكُفِيتم مُؤونَة أَرْزاقِهَا(٢). فإنْ قيل: كيْفَ قُلتم: إنَّ «مَن» هَاهُنا للوحُوش والدَّواب، وإنَّها تكُون (مَنْ) لَمِن يعْقِلُ؟

فالجوابُ: أنَّه لمَّا وُصفتِ الوُحوشُ وغيرُها بالمعَاشِ الَّذِي الغالِبُ عليْهِ أَنْ يُوصفَ بِهِ النَّاسُ، فيُقال: للآدمِيِّ مَعاشُ، ولا يُقال: للفرسِ معاشُ، ولا يُقال: للفرسِ معاشُ، جَرتُ عجْرَى النَّاسِ؛ كما قالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُواْ مَسَرَكِنَكُمْ ﴾ معاشُ، جَرتْ عجْرَى النَّاسِ؛ كما قالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُواْ مَسَرَكِنَكُمْ ﴾ [النمل: ١٨]، وقال: ﴿ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٣].

وإِن قُلنا: أُريد بهِ العَبيدُ، والوحُوش؛ فإنّه إذا اجْتمَع النّاسُ وغيرُهم؛ غلَب النّاسُ على غيْرِهم لِفضيلَةِ العقْل والتّمْييزِ.

﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِن دَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَإِلَّا بِقَدَرِ مَعْلُومِ ﴿ الْحجر: ٢١]. قوْلُه تعَالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ ﴾؛ أي: وما مِن شيء ﴿ إِلَّا عِن دَنَا خَزَآبِنُهُ ﴾ [٤٤٠] وهذَا الحكلامُ عَامٌ في كُلِّ شيءٍ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٧).

وذهَبَ قَوْمٌ مِنَ المُفسِّرِينَ إلى أَنَّ المَرَادَبِهِ المَطَّرُ خاصَّةً، فالمُعْنَى عَنْدَهم: ومَا مِن شيْءٍ مِنَ المُطَرِ إلَّا عندَنَا خَزائِنُه؛ أي: في حُكمِنَا وتدْبِيرِنَا، ﴿ وَمَانُنَزِّلُهُ } كُلَّ عَامٍ ﴿ إِلَّا عِندَنَا خَزائِنُه ؛ أي: في حُكمِنَا وتدْبِيرِنَا، ﴿ وَمَانُنَزِّلُهُ وَكَالِمُ اللَّهُ مَا مِن المُطَرِّا مِن عُلَم ﴿ إِلَّا بِقَدْرِ مَعْلُومٍ ﴾ لَا يزيدُ ولا ينْقُصُ، فَهَا مِن عام أَكْثَر مطرًا مِن عام، غيْرَ أَنَّ اللهَ تعَالى يصْرِفُه إلى مَنْ يشاءُ، ويمْنعُه مَن يشَاءُ.

﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَحَ لَوَقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَاۤ أَنتُ مَ لَهُ, يَخُدِنِينَ ۞ وَإِنَّا لَنَحُنُ ثُنِي وَنُمِيتُ وَنَحُنُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ﴾ [الحجر: ٢٢ – ٢٣].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَنَ كَلَوَقِعَ ﴾ وقراً حمْزةُ؛ وخلَفٌ: «الرِّيعَ»(١) وكانَ أبو عُبيدةً(١) يذْهَبُ إلى أنَّ «لَواقِعَ» بمعْنَى مُلاقِع، فسقطَتِ الميمُ منْهُ، قبالَ الشَّباعر [من الطويل]:

لِيُسْكَ يَزِيدُ بَائِسٌ لِضَرَاعَةٍ وَأَشْعَثُ مِثَنْ طَوَّحَتْهُ الطَّوَائِحُ (٣)

أَرادَ: المطَاوِحَ، فحذَفَ الميسمَ، فمعْنَى الآيةِ عنْدَه: وأرْسلْنَا الرِّيَاحَ مُلْقِحةً، فيكونُ هَاهُنا فاعِلٌ بمعْنَى مفْعُول، كما أتَى فاعِلٌ بمعْنَى مفْعُول؛ كما أتَى فاعِلٌ بمعْنَى مفْعُول؛ كقوْلِه: ﴿ خُلِقَ مِن مَا يَو دَافِقٍ ﴾ [الطارق: ٦]؛ أي: مذْفُوقٍ، و﴿ عِيثَةٍ زَاضِيةٍ ﴾ [الحاقة: ٢١]، و[القارعة: ٧]؛ أي: مَرضيَّةٍ، وكقوْلِهم: ليُلُ نَائمٌ ؛ أي: منْومٌ فيه، ويقُولون: أبقَل النَّبتُ، فهوَ باقلٌ ؛ أي: مُبقِل.

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ٧٨).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٣) البيت لنهشل بن حري يرثي أخماه في مجاز القرآن (١/ ٣٤٩)، وتفسير الطبري (١٧/ ٨٦)، والتفسير البسيط؛ للواحدي (١٢/ ٥٧٨)، وتفسير ابن عطية (٥/ ٧٠٨).

وقالَ ابْنُ قُتيبة: يُريد أَبو عُبيدة (١) أنّها تُلْقِح الشَّجر، وتُلْقِح السَّجر، وتُلْقِح السَّحابَ كأنّها تُنْتجُه، ولست أذري ما أضطرُه إلى هذا التَّفْسيرِ بهذَا الاَستكراه، وهو يجِدُ العرَبَ تُسمِّي الرِّياحَ لَواقح، والرِّيحَ لاقحًا (١)، قَالَ الطِّرماحُ -وذكر بُرْدًا مَدَّه على أصحابِه في الشَّمسِ يستظلُّون بِه-[من الطِّرماحُ -وذكر بُرْدًا مَدَّه على أصحابِه في الشَّمسِ يستظلُّون بِه-[من مجزوء الكامل]:

قَلِـقٌ لِأَفْنَـانِ الرِّيَـاحِ لِلاقِـحِ مِنْهَـا وَحَائِـلْ(٣)

فاللَّاقِعُ: الجنُوبُ، والحَائِلُ: الشيال، ويُسمُّونَ الشَّيالَ أَيْضًا: عقِيبًا، والعَقِيمُ: الَّتِي لَا تحمِلُ، كمَا سمَّوا الجنُوبَ لَاقِحًا، قالَ كثيِّر [من الطويل]:

..... وَمَرَّ بِسِفْسَافِ الـتُرَّابِ عَقِيمُهَا (١)

يعْنِي: الشّمالَ. وإنّما جعَلُوا الرِّيح لَاقحًا؛ أي: حامِلًا؛ لأنّها تخمِلُ السِّحابَ وتقلِّبُه وتصرِّفُه، ثُمَّ تحلُّه فينْزِلُ، فهِيَ على هذَا حامِلٌ، وبدلُّ على هذَا حامِلٌ، وبدلُّ على هذَا قولُه: ﴿ حَقَى إِذَا أَقَلَتُ سَحَابًا ﴾ [الأعراف: ٥٧]؛ أي: حملَتْ.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) البيت للطرماح في غريب القرآن (ص: ٢٣٦)، والحجة للقراء السبعة (٢/ ٢٥٢)، والنبيت للطرماح في غريب القرآن (ص: ٢٣٦)، والأزمنة والأمنكة (ص: ٥٢٤)، وبالانسبة في البصائر والذخائر (٩/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) عجز البيت لكثير في غريب القرآن (ص: ٢٣٧)، والمحكم والمحيط (٨/ ٢١١)، وأساس البلاغة (١/ ١١٨)، والأزمنة والأمكنة (ص: ٥٢٤)، وصدره: إذا مستثابات الرياح تنسمت.

قَالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: شبَّه ما تحمِلُه الرِّيحُ مِنَ الماءِ وغيْرِهِ، بالوَلدِ الَّذي (۱) تشتمِلُ عليه النَّاقةُ، وكذلِك يقُولُون: حرْبٌ لاقِحٌ، لمَا تشتَمِلُ عليهِ مِنَ الشَّرِّ (۲).

فعَلَى قَوْلِ أَبِي عُبِيدةً (٣)؛ يكونُ معْنى «لَواقِح»: أَنَّهَا مُلقِحةٌ لغيْرِها، وعلَى قَوْلِ أَبِنِ قُتِيبةً (١): أَنَّهَا لاقِحةٌ نفسَها.

وأكثرُ الأحاديثِ تدلُّ على القولِ الأوَّلِ؛ قالَ عبْدُ الله بْنُ مسْعُودٍ: يَبْعَثُ اللهُ الرِّيَاحَ لِتُلْقِحَ السَّحَابَ، فَتَحْمِلُ الْمَاءَ، فَتَمُجُّهُ ثُمَّ مَّرْيهِ (٥)، فيُدِرُّ كَا تُدِرُ اللَّقْحَةُ (١).

وقالَ الضَّحَّاكُ: يبْعَثُ اللهُ الرِّياحَ علَى السَّحابِ فتُلْقِحُه فيَمْتَلِئ مَاءً (٧).

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): التي.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) مرى الناقة يمريها: مسح ضرعها، فأمرت هي: درّ لبنها، وهي: المرية بالضم والكسر. ومرى الشيء: استخرجه كامتراه. القاموس مادة (م ري).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري (١٧/ ٨٦) بنحوه، والطبراني في الكبير (٩/ ٣٥٣)، والبيهقي (٣/ ٣/ ٣٦٤)، والبيهقي والخرائطي في مكارم الأخلاق (٣٢٨) (٣٠١) بنحوه، من طرق عن الأعمش به، وذكره النحاس في معاني القرآن (٤/ ١٩) بنحوه، والسمر قندي في بحر العلوم (٢/ ٢١٧) بنحوه، وأورده الهيثمي في المجمع (٧/ ٤٥)، وقال: وفيه يحيى الحماني وهو ضعيف، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٧٩) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم والخرائطي.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٨٨)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٩٦) إلى ابن جريس، وابن أبي حاتم.

@

قالَ النَّخَعي(١): تُلْقِحُ السَّحابَ ولَا تُلْقِحُ الشَّجرَ(٢).

وقال الحسن في آخرينَ: تُلْقِحُ السَّحابَ والشَّجرَ، يعْنُونَ أَنَهَا: تُلْقِحُ السَّحابَ حتَّى يُمْطِرَ، والشَّجرَ حتَّى يُمْمِرَ (٣).

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ يعْنِي: السَّحابَ ﴿ مَآءً ﴾ يعْنِي: المطَرَ ﴿ فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ ﴾ أي: جعلْنَاه سُقيًا لكُم.

[ا ٤٤١] قَالَ الفَرَّاءُ: العَرَبُ مِحْتَمِعُونَ عَلَى أَن يَقُولُوا: سَقَيْتُ الرَّجُلَ، فأَنَا أَشْقِيتُهُ وسَقَيْتُه، فَإِذَا أَجْرَوْا للرَّجُلِ خُرًا، قالُوا: أَسْقَيْتُهُ وسَقَيْتُه، وأَسْقَيْتُه، والسَّقَيْتُه، وأَسْقَيْتُه، وأَسْقَيْتُ، وأَسْقَيْتُ، وأَسْقَيْتُ، وأَسْقَيْتُ،

وقالَ أبو عُبيدةَ: كُلُّ ما كانَ مِنَ السَّهاءِ، ففِيه لُغتَانِ: أَسْقَاه اللهُ، وسَقَاه اللهُ، وسَقَاه اللهُ،

سَـقَى قَوْمِـي بَنِـي مَجْـدٍ وَأَسْـقَى نُمَـيْرًا وَالْقَبَائِـلَ مِـنْ هِـلَالِ(٥)

(١) في (ر)، و(م): الحسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٨٧)، وعزاه السيوطي (٤/ ٩٦) إلى أبي الشيخ عن إبر هيم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٧/ ٨٧)، وأبو الشيخ (٨٥٦) من طريق ابن عليه به، رعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٩٦) إلى أبي عبيد وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) لغات القرآن (ص: ٨٢).

<sup>(</sup>٥) البيت للبيد في ديوانه (ص: ٧١)، ومعاني القرآن؛ للأخفش (٢/ ٥٦٢) والرواية فيه: (والقائل) بدل: (والقبائل)، ولغات القرآن؛ للفراء (ص: ٨٢)، وتفسير الطبري (١٨/ ٧١٧)، والكشف والبيان (١٦/ ٧٢)، وتهذيب اللغة؛ للأزهري (٩/ ١٨١).

فجاءَ باللُّغتَيْنِ. وتقُول: سقَيْتُ الرَّجُلَ ماءً وشَرابًا مِن لبَنِ وغيْرِه، وليْسَ فيهِ إلَّا لُغةٌ واحِدةٌ بغير ألِف، إذا كانَ في الشَّفَه؛ فَإذا جعلْتَ له شِرْبًا؛ فهوَ: أَسْقَيْتُه، وأَسْقَيْتُ أَرْضَه، وإبله، ولا يكونُ غيرَ هذَا، وكذلِك إذًا استسقَيْت له؛ كقول ذي الرُّمة [من الطويل]:

وَقَفْتُ عَلَى رَسْم لِيَّةَ نَاقَتِي فَهَا زِلْتُ أَبْكِي عِنْدَهُ وَأُخَاطِبُهُ وَأُسْقِيهِ حَتَّى كَادَ مِمَّا أَبُثُّهُ لَكُلِّمُنِي أَحْجَارُهُ وَمَلَاعِبُهُ (١) فإذا وهبْتَ له إهابًا لِيجعَلَهُ سِقاءً؛ فقَدْ أَسْقيْتَه إيَّاه (٢).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ ، ﴾ يعني: المَاءَ المنزَّل ﴿ بِخَنْزِنِينَ ﴾ وفِيهِ قُولَانِ: أحدُهما: بحَافظِينَ؛ أي: ليسَتْ خزَائِنُه بأيْدِيكم، قالَه مُقاتِلٌ (٣).

والثَّاني: بَمَانِعِينَ، قالَه سُفيانُ الثَّورِيُّ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَنَحَنُّ ٱلْوَرِثُونَ ﴾ يعْنِي: أنَّه الباقِي بعْد فنَاءِ الخلْقِ.

﴿ وَلَقَدُ عَلِمَنَا ٱلْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْخِرِينَ ٣ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَعْشُرُهُمْ إِنَّهُ. حَكِيمُ عَلِيمٌ اللهِ الحجر: ٢٤ - ٢٥].

<sup>(</sup>١) البيتان لذي الرمة في مجاز القرآن (١/ ٣٥٠)، وتفسير الطبري (١٧/ ٨٩)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (١٥/ ٤٥٢)، وتفسير ابن عطية (٥/ ٧١٠)، والجليس الصالح (ص: ٢٨٠)، ومصارع العشاق (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) انتهى نقله من مجاز القرآن (١/ ٣٤٩- ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٧).



قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ ﴾ يُقال: استقدَم الرَّجلُ، بمعْنَى: تقَدَّم، واستأخَر، بمعْنَى: تأخَّر.

# وِفِي سَبَبِ نُزولها قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ امْرأة حسَناءَ كانَتْ تُصلِّي خلْفَ رسُولِ الله - ﷺ فكانَ بعْضُهم يتَقْدَّمُ (') حتَّى يكونَ في أوَّلِ صفِّ لِسُلَّا يرَاهَا، ويتَأَخَّرُ بعْضُهم بعْضُهم يتَقْدَ فَي آخِرِ الصفِّ (')، فإذا ركَعَ نظَرَ مِن تَحْتِ إِبْطِه، فنزَلَتْ هذِه الآيةُ، رَواه أبو الجوْزاءِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (").

والنَّانِ: أَنَّ النَّبِيَ - وَرَضَ علَى الصَّفَ الأَوَّلِ، فازْدهُ واعليْه، والنَّانِ: أَنَّ النَّبِيَ - وَرَضَ على الصَّفَ الأَوَّلِ، فازْدهُ واعليْه، وقالَ قومٌ: بُيوتُهُم قاصِيةٌ عنِ المدِينَةِ: لَنَبِيعنَّ دُورَنَا، وَلَنَسْتَرِينَّ دُورًا قَريبَةً مِنَ المُسْجِدِ حَتَّى نُدرِكَ الصَّفَ المتقدّم (أن)، فنزَلَتْ هذِه الآية بومعْناها: إنَّها يُحَن المُسْجِدِ حَتَّى نُدرِكَ الصَّفَ المتقدّم (أن)، فنزَلَتْ هذِه الآية بومعْناها: إنَّها يُجُزونَ على النَّيَاتِ، فاطْمَأْتُوا وسَكَنُوا، رَواه أبو صالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٥٠).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف)، و(ر)، و(م): يستقدم.

<sup>(</sup>٢) في (ف)، و(ر): صفّ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطيالسي (٢٨٣٥)، وأحمد (٢٧٨٣)، والترمذي (٣١٢٢)، والنسائي (٨٦٩)، وفي الخرجه الطيالسي (٢٨٣)، وأبن ماجة (٢٠٤٦)، الطبري في تفسيره (١٧/ ٩٣)، وابن خزيمة (٢/ ١٦٩٦)، وابن حبان (٤٠١)، والطبراني (١٢٧٩٦)، والحاكم (٢/ ٣٥٣)، والبيهقي (٣/ ٩٨) من طرق عن نوح بن قيس، قال: حدثنا عمرو بن مالك، عن أبي الجوزاء عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٤) في (ج): الأوَّل.

<sup>(</sup>٥) ذكره أبو بكر الجرجاني في درج الدرر (٢/ ١٧٢) من رواية الكلبي، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤٥٧)، والواحدي في أسباب النزل (ص: ٢٨٢) عن الربيع بن أنس.

#### وللمُفسِّرينَ في معْنَى المستقْدِمينَ والمستَأخِرينَ ثمانِيةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: التَّقدُّم فِي الصَّفِّ الأوَّلِ، والتَّأَخُّرُ عنْهُ، وهذَا على القوْلَيْنِ المَذْكُورَيْنِ فِي سَبَبِ نُزُولها، فعلَى الأوَّلِ: هو التَّقدُّم للتَّقُوى، والتَّأخرُ للخُذرِ. للخِيَانةِ بالنَّظر، وعلَى الثَّاني: هو التَّقدَّمُ لِطلبِ الفَضِيلةِ، والتَّأَخُر للعُذْرِ.

والشَّاني: أنَّ المستقْدِمِينَ: مَن ماتَ، والمستأخِرينَ، مَن هو حيٌّ لم يمُت، رَواه العَوفيُّ عن البنِ عبَّاسِ(١)، وخصِيفٌ عن مُجاهد، وبهِ قالَ عطَاءٌ، والضَّحَّاكُ، والقُرظيُّ.

والثَّالَث: أنَّ المُستقْدِمِينَ: مَن خرَجَ مِن الخَلْقِ وكانَ. والمُستأخِرِينَ: الَّذينَ فِي أَصْلَابِ الرِّجال، رَواه الضَّحَاكُ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبه قال [٤٤١/ب] عكرمة (٢٠).

والرَّابِع: أنَّ المُسْتَقْدِمِينَ: مَن مضَى مِنَ الأُممِ، والمُستَأْخِرينَ (مِنْ)<sup>(۱)</sup> أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ، رَواه ابْنُ أبي نَجيحٍ عنْ مُجاهِدٍ (۱).

والخامس: أنَّ المُسْتَقْدِمينَ: المتقدِّمُونَ في الخيْرِ، والمستأخِرُونَ: المُثَبَّطُون عنْه، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٩١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبرى في تفسيره (۱۷/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (ص: ٤١٦)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٩٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٩٨) إلى ابن جريس وابن المنذر وابن أبي حاتم.

والسَّادس: أنَّ المستقْدِمِينَ فِي صُفوفِ القِتالِ، والمستأخِرينَ عنْها، قالَه الضَّحَّاكُ. والسَّابع: أنَّ المستقْدِمِينَ: مَن قُتل في الجهَادِ، والمستأْخِرينَ: مَن لم يُقتَلْ، قالَه القُرظيُّ.

والثَّامن: أنَّ المستقْدِمِينَ: أوَّلُ الخلْقِ، والمستَأْخِرِين آخِرُ الخلْقِ، قالَه الشَّعبيُّ. ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا مِ مَّسْنُونِ ۞ وَٱلْجَاَنَ خَلَقْنَهُ مِن قَبُلُ مِن نَارِ
السَّمُومِ ۞ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنِي خَلِقُ بَسُكَرًا مِّن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا مِسْنُونِ ۞ فَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنِي خَلِقُ بَسُكَرًا مِّن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ ۞ فَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنِي خَلِقُ بَسُكَرًا مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ ۞ فَا ذَا سَوَيْتُهُمْ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ مُسْجِدِينَ ۞ ﴾ [الحجر: ٢٦ - ٢٩].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ يعْنِي: آدَمَ ﴿ مِن صَلْصَالِ ﴾ وفيهِ ثَلاثةُ أَقُوالِ: أحدُها: أنَّه الطِّينُ اليَابِسُ الَّذِي لم تُصبْهُ النَّارُ، فإذَا نقرْتَه صَلَّ، فسمِعْتَ لَه صلْصَلةً، قالَه ابْنُ عبَّاس، وقتادَة، وأبو عُبيدة (١١، وابْنُ قُتيبة (١١).

والشَّاني: أنَّ الطِّينُ المنتنُ، قالَ مُجَاهِدٌ، والكِسائِيُّ (")، وأَب عُبيدٍ (١٠). ويُقال: صلَّ اللَّحْمُ: إذَا تغَيَّرتْ رائِحتُهُ.

والثَّالث: أنَّه طينٌ خُلطَ برملٍ، فصَار له صوْتٌ عنْد نقْرِه، قالَه الفرَّاءُ(٥).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٤) غريب الحديث (٣/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ٨٨).

فأمَّا الحمَأُ: فقالَ أبو عُبيدةَ: هو جُمعُ حمَّاةٍ، وهوَ الطِّينُ المتغيِّرُ (١).

وقالَ ابْنُ الأنْباريِّ: لا خِلافَ أنَّ الحمَأَ: الطِّينُ الأسْودُ المَتَغيِّرُ الرِّيح (٢).

ورَوى السُّدِّي عن أشياخَهِ قالَ: بلُّ التُّرَابِ حتَّى صارَ<sup>(٣)</sup> طينًا، ثُمَّ تُرك حتَّى أنْتَن وتغَيَّر.

#### وفِي المُسْنُونِ أربعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدها: الْمُنْتِنُ أَيْضًا، رَواه مُجَاهِدٌ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (١٠)، وبهِ قالَ مُجَاهِدٌ، وقتادَةُ فِي آخرِينَ.

قال ابن قتيبة: المُسْنُونُ: المتغيِّر الرَّائِحةِ(٥).

والثَّاني: أنَّه الطِّينُ الرَّطِبُ، رَواه ابْنُ أبي طلْحَةَ عنِ ابْن عبَّاس (١).

والثَّالث: أنَّه المصْبُوبُ، قالَه أبو عمْرِو بْنُ العَلاءِ(٧)، وأبو عُبيدةَ(٨).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) الأضداد (ص: ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) في الأصل، و(ج)، و(ف): عاد، والمثبت من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) تنسير مجاهد (ص: ٤١٦)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٩٨).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٣٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٩٩)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور إلى ابن جريسر وبن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٧) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (٤/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٨) مجاز القرآن (١/ ٣٥١).

والرَّابع: أنَّه المحْكوكُ، ذكرَهُ ابْنُ الأنباري، قالَ: فمَن قالَ: المسنُون: المنْتِن، قالَ: هوَ مِن قُولُه تعَالى: المنْتِن، قالَ: هوَ مِن قولِهم: قدْ تسَنَّى الشَّيءُ: إذَا أنْتَنَ، ومنْهُ قولُه تعَالى: ﴿ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، وإنَّما قِيل له: مسنُونٌ؛ لِتقادُم السِّنِينَ عليْهِ.

ومَن قالَ: الطِّين الرَّطِب، قالَ: (سُمِّي مسْنُونًا)(١)؛ لأنَّه يسِيلُ وينْسِطُ، فيكونُ كالماءِ المسْنُونِ المصْبُوب.

ومَن قالَ: المصْبوبُ، احْتَجَّ بقوْلِ العرَبِ: قد سنَنْتَ عليَّ الماءَ: إذَا صَبَبْتَهُ.

ويجوزُ أن يكونَ المضبُوبُ على صُورةٍ ومِثالٍ؛ مِنْ قوْلِه: رأيْتُ سُنَّةَ وَجْهِه؛ أي: صُورةَ وجْهِه، قبالَ الشَّاعرُ [من البسيط]:

تُرِيكَ سُنَّةَ وَجْهِ غَيْرِ مُقْرِفَةٍ مَلْسَاءَ لَيْسَ بِهَا خَالٌ وَلَا نَدَبُ (٢)

ومَن قالَ: المحْكُوك، احْتجَّ بقُوْلِ العرَب: سنَنْتَ الحجَرَ علَى الحجَرِ؛ إذَا حكَكْتَهُ عليْهِ. وسُمِّى المَسَنُّ مسَنَّا؛ لأنَّ الحدِيدَ يُحِكُّ عليهِ.

قَالَ: وإنَّمَا كُرِّرت «مِن»؛ لأنَّ الأُولى متعلَّقةٌ بـ «خلقنا» والثَّانية متعلَّقةٌ بـ «خلقنا» والثَّانية متعلَّقةٌ بـ بالصّلصالِ، تقْدِيـرُه: ولقـد خلقنا الإنسان مِـنَ الصَّلصالِ الَّـذِي هـو مِـن بالصّلصالِ الَّـذِي هـو مِـن الصّلصالِ الله على الله على

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) البيت لذي الرمة في الأضداد (ص: ٣٩٨- ٣٩٩)، والزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ٣٤٠)، والمعاني الكبير؛ لابن قتيبة (١/ ٣٣٠)، والكشف والبيان (١٥/ ٤٦٠)، والتذكرة الحمدونية (٥/ ٣١٥)، وبلا نسبة في معاني القرآن؛ للفراء (٢/ ٧٤)، وتفسير الطبري (١٦/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) انتهى نقله عن الأنباري، الزاهر في معاني كلمات النَّاس (١/ ٤٨٨ - ٤٨٩).

# قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلْجَآنَ ﴾ فيهِ ثَلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه مسِيخُ الجنِّ، كمَا أنَّ القِردةَ والخنَازيرَ مسِيخُ الإنْسِ، رَواه عكْرِمةُ عنِ ابْسِ عبَّاسٍ (۱).

والثَّاني: أنَّه أبو الجِنِّ، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

ورَوى عنْهُ الضَّحَّاكُ أنَّه قالَ: الجَانُّ أبو الجِئِ، وليْسُوا بِشياطينَ، والشَّياطِينُ ولَيْسُوا بِشياطينَ، والشَّياطِينُ ولَدُ إبْلِيسَ لا يمُوتون إلَّا معَ إبْلِيسَ، والجِئُ يمُوتُون، ومنْهُمُ المؤْمِنُ ومنْهُم الكافِرُ<sup>(۲)</sup>.

والثَّالث: أنَّه إبْليسُ، قالَه الحسَنُ، وعطَاءٌ، وقتادَةُ، ومُقاتِلٌ (٣).

فإنْ قيلَ: أليْسَ أبو الجِنِّ هوَ إبْليسُ؟

فعنه جوَابَانِ:

أحدُهما: أنَّه هوَ، فيكون هذَا القوْلُ هوَ الَّذِي قَبْلَهُ.

والشَّاني: أنَّ الجانَّ أبو الجِنِّ، وإبْلِيسَ أبو الشَّياطِين، فبيْنَهُ إذًا فرقٌ على ما ذكرْنَاه عن ابْنِ عبَّاسِ.

قالَ العُلماء: وإنَّما سُمِّي جانًّا؛ لِتوَاريهِ عنِ العُيونِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مِن فَبَلُ ﴾ يعْني: قَبْلَ خَلْقِ آدَمَ.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٧٧) إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/ ٣٤٢) إلى ابن أبي حاتم، وأبي الشيخ عن ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٨).

﴿ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ وق الَ ابْنُ مسْعُودٍ: مِن نارِ الرِّيحِ الحَارَّةِ، وهي جزُءٌ مِن سبْعِينَ جُزءًا مِنْ نارِ جهَنَّم، والسَّمُومُ في اللُّغةِ: الرِّيحُ الحَارَّةُ وفيهَا نارٌ (۱). ق الَ ابْنُ السَّائبِ: وهي نارٌ لَا دُحانَ لَمَا(۱).

﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيشُ مَا لَكَ ٱلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ يَمْ إِنْسَنُونِ ﴿ قَالَ فَالْخُرُجَ السَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ لَمْ ٱكُن لِأَسْجُدَ لِبَسَرٍ خَلَقْتَهُ ومِن صَلْصَن لِ مِنْ حَالِمَ سَنُونِ ﴿ قَالَ فَالْخُرُجَ إِلَى عَلَيْ لَكَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الل

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ ، ﴾؛ أي: عدَلْتُ صُورَتَه، وأغَمْتُ خلْقَتَه ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِ ﴾ هذه الرُّوح هي الَّتي يَخْيَا بها الإنسانُ، ولا تُعلم مَاهيَّتُها، وإنَّها أضافَهَ إليه؛ تشريفًا لآدَم، وهذِه إضَافَةُ ملْكِ.

وإنَّما سُمِّي إجْرَاءُ الرُّوح فيهِ نفْخًا؛ لأنَّها جرَتْ في بدنِه على مثْل جرْي الرِِّيح فيهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۰۰)، والحاكم (۲/ ٤٧٤) من طريق أبي إسحاق، والخرجه الطبراني (۹۰۵۷) من طريق سفيان، عن أبي إسحاق، عن عمرو بن ميمون، عن ابن مسعود، وأخرجه معمر في جامعه (۲۰۳۵۷) عن أبي إسحاق، عن عمرو بن عاصم عن ابن مسعود، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (۶/ ۹۸) إلى الفريابي وابن أبي حاتم والبيهقي في الشعب.

<sup>(</sup>٢) تنويس المقباس (ص: ٢١٧)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٤٤)، والتفسير السيط (٢١/ ١٥٢).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ أَمْرٌ (١) مِنَ الوقُوع.

وقوْلُه تعَالى: ﴿ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ قالَ [فيه] (١) سيبويهِ والخلِيلُ: هو توكِيدٌ بعْدَ توْكِيدٍ (٣).

وقالَ المبرِّدُ: «أَجْمَعُون» يدلُّ على اجْتماعِهِم في السُّجودِ، فالمعْنَى: سجدُوا كلُّهُم في حالةٍ واحِدةٍ (٤).

قالَ ابْنُ الأنْباريِّ: وهذَا، لأنَّ «كُلَّا» تدُلُّ على اجْتماعِ القوْمِ في الفعْلِ، ولا تدلُّ على اجْتماعِهم في الزَّمانِ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: وقوْلُ سِيبويهِ أَجْودُ؛ لأنَّ «أَجْمَعِينَ» معْرفةٌ، ولا تكُون حالًا (٥٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَةَ ﴾ قالَ المفسِّرونَ: معْناه: يلعَنُك أَهْدُ السَّاءِ وأهْدُ لُ<sup>(١)</sup> الأرْضِ إلى يوم الحسابِ.

قَالَ ابْنُ الأَنْبارِيِّ: وإِنَّمَا قَالَ: ﴿إِنَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾؛ لأَنَّه يومٌ له أُوَّلُ وليس له آخِرُ، فجَرى الأبدِ الَّذِي لا يفْني، والمعنى: عليْك اللَّعنة أبدًا.

قُولُه تعَالى: ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ يعْنِي: المعْلُومَ بموْتِ الخَلَائِقِ فيهِ، فأرَاد أَنْ يُذيقَه أَلِمَ المُوْتِ قَبْل أَن يُذيقَه العذَابَ الدَّائِمَ في جهَنَّم.

<sup>(</sup>١) في (ج): أي.

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) الكتاب (٢/ ٣٨٧)، وذكره عنه وعن الخليل الزجَّاج في معانيه (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٤) المقتضب (٤/ ٣٩٥)، وذكر ذلك عنه الزجاج في معانيه (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف)، و(ر)، و(م).



قُولُه تعَالى: ﴿ لَأَنْ يَنَ لَهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾: مفْعُولُ التَّزْيينِ محذْوفٌ، والمعْنَى: لأُزْيّننَ لهم البَاطِلَ حتَّى يقَعُوا فيهِ. ﴿ وَلَأَغْوِيَنَّهُمْ ﴾؛ أي: ولأُضِلنَّهُم.

والمخلِصُون: الَّذين أَخْلَصُوا دينَهم للهِ عن كُلِّ شائبةٍ تُناقِضُ الإخْدلاصَ، ومَا أَخْللْنَا به مِنَ الكلِيَات هاهُنا، فقد سبَقَ تفْسِيرُها في الأعْدرافِ [الآية: ١٦] وغيرها.

قُولُه تعَالى: ﴿ قَالَ هَنذَاصِرُطُ عَلَى مُسْتَقِيمُ ﴾.

[٢٤٤٢] اخْتلَفُوا في معْنَى هذا الكلام علَى ثلاثَةِ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه يعْنِي بقوْلِه هذَا: الإخْلاصَ، فالمعْنَى: إنَّ الإخْلاصَ طَريتٌ إليَّ مُستقِيمٌ، و «عليَّ» بمعْنَى: «إليَّ».

والشَّانِ: هـذا طريتٌ عـليَّ جـوَازُه؛ لأنِّ بالمُرْصَادِ، فأُجَازِيهـم بأعُمَا لِهِم؛ وهـوَ خـارجٌ خُـرجَ الوَعيدِ؛ كمَا تقُول للرَّجُـلِ تُخاصمُه: طَريقُكَ عـليَّ، فهـوَ كقوْلِـه: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَيَا لُمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ١٤].

والثَّالث: هذا صراطٌ عليَّ اسْتقامتُه؛ أي: أنَّا ضامِنٌ لاسْتقَامَتِه بالبَيانِ والبُرهانِ.

وقراً قتادَةً، ويعْقوبُ: «هذا صِرَاطٌ عَلِيٌّ» بكسرِ اللَّام ورفعِ الساءِ وتنوينهَا(۱)؛ أي: رفِيعٌ.

<sup>(</sup>١) قراءة عشرية ليعقبوب، كما في النشر (٢/ ٣٠١)، وعزاها في المحتسب (٢/ ٣) للمذكورين، وانظر: البحر المحيط (٦/ ٤٧٨).

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ۗ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمْ أَجْمِينَ ۚ لَكُ مَلَا سَبْعَةُ ٱبُونِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ جُنُهُ مَقْسُومُ ۗ ﴾ جَهَنَّمَ لَمُوعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ لَمَا سَبْعَةُ ٱبُونِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ جُنُهُ مَقْسُومُ ۗ ﴾ [الحجر: ٤٢ - ٤٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى ﴾ فِيهم أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُم المؤمنُونَ.

والثَّاني: المعْصُومُونَ، رُويا عنْ قَتادةَ.

والثَّالث: المخْلِصُونَ، قالَه مُقاتِلٌ (١).

والرَّابع: المطِيعُونَ، قالَه ابْنُ جريرٍ (٢).

فعَلى هذِه الأقْوَالِ، تكُونُ الآيةُ مِنَ العَامِّ الَّذِي أُريد بهِ الخَاصّ.

وفي المرادِ بالسُّلطان قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الحُجَّةُ، قالَه ابْنُ جريرٍ (")، فيكونُ المعْنَى: ليْسَ لكَ (عليْهم) (١٠ حُجَّةٌ فِي (٥٠) إغْوَائِهِم.

والثَّاني: أنَّه القهْرُ والغلَبَةُ؛ وإنَّما له أنْ يَغُرَّ ويُزَيِّنَ، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُّ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٧/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى (١٧/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٥) في (ج): على.

2

وسُئِل سُفيانُ بْنُ عُيَيْنةَ عنْ هنِه الآيَةِ (۱)، فقَال: ليْس لكَ عليْهِم سُلطانٌ أَنْ تُلْقِيَهُم فِي ذنْبِ يَضِيتُ عفْوِي عنْهُ (۱).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَّوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ يعْنِي: الَّذينَ اتَّبَعُوه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبُوابِ ﴾ وهي دركاتُها بعْضُها فوْقَ بعْضٍ، قالَ عليٌ عليه السلام: أبوابُ جَهَنَّم ليْسَتْ كأَبُوابِكُم هذِه، ولكنَّها هكذَا وهكذَا وهكذَا وهكذَا وهكذَا بعْضُها فوْقَ بعْضِ، ووصفَ الرَّاوي عنْه بيدِه وفتَح أصابعَهُ (٣).

قَالَ ابْنُ جُريجٍ (١): هَا سَبْعَةُ أَبْوَابِ، أَوَّهُا جَهَنَّمُ، ثُمَّ لظَى، ثُمَّ الطُفَى، ثُمَّ الطُفَرَةُ، ثُمَّ الطُفِيةُ (٥). الخُطَمَةُ، ثُمَّ الطاويةُ (٥).

وق الَ الضَّحَّ اكُ: هي سبْعة أَدْرَ الْ بعْضُها فوْقَ بعْض، فأعْلَاها فيهِ أَهْلُ التَّوْحيدِ يُعذَّبُون على قدْرِ ذُنُوبِهِم ثُم يَخْرجُونَ، والثَّاني فيهِ النَّصَارى، والثَّالث فيهِ اليهُودُ، والرَّابع فيهِ الصَّابِئُونَ، والخامِسُ فيهِ المجوسُ، والسَّابعُ فيهِ المنافِقُون(١٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في معالم التنزل (٤/ ٣٨٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف): جرير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٤٧١- ٤٧١)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٦١٠).

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: لما اتَّصَل العذَابُ بالبَابِ، وكانَ البَابُ مِن سبَبِه، سُمِّي باسْمِه للمُج اورةِ، كتَسْمِيتِهِمُ الحدَثَ غائِطًا.

قُولُه تعَالى: ﴿ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ ﴾؛ أي: مِن أَتْباع إِبْلِيسَ ﴿ جُرَّهُ مُقَسُومُ ﴾ والجُرْءُ: بعْضُ السَّيْءِ.

﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ ﴿ اللهِ الدَّخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ عَلِّ إِخْوَنًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَدِ إِينَ ﴿ لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِّنْهَا مِمُخْرَجِينَ ﴿ لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِّنْهَا مِمُخْرَجِينَ ﴾ [الحجر: ٤٥ - ٤٤].

قوْلُه تعَسالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِ جَنَّتٍ وَعُيُونٍ ﴾ قد شرحْنَا في [سُورة](١) البقرَةِ [آيدة: ٢ - ٥٦] معْنَى التَّقُوى والجنَّاتِ.

فأمَّا العُيون: فهي عُيونُ الماء، والخمْرِ، والسَّلْسَبِيلِ، والتَّسْنِيمِ، وغيْر ذلِك مَّا ذُكر أنَّه مِن شرَاب الجنَّةِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ آدْخُلُوهَا ﴾ المعننى: يُقال للهُم: ادْخُلوها ﴿ بِسَلَامٍ ﴾، وفيهِ ثلاثَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: بسلامَةٍ مِنَ النَّار.

والثَّاني: بسلامَةٍ مِن كُلِّ آفةٍ.

والثَّالث: بتحيَّةٍ مِنَ اللهِ تعَالى.

<sup>(</sup>١) من (ر)، و(م).

وفِي قُولِه تَعَالى: ﴿ ءَامِنِينَ ﴾ أَرْبَعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: آمِنين مِنْ عذَابِ اللهِ.

والثَّاني: مِنَ الخُروج.

والثَّالث: مِنَ المُوتِ.

والرَّابع: مِنَ الخوْفِ والمرَضِ.

[1/٤٤٣] قولُسه تعَسالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِم مِّنْ غِلِّ ﴾ قسد ذكرْنَسا تفسيرَهَا في [المنورة](١) الأعْرَافِ [آية: ٤٣]، فبإنَّ المفسِّريسن ذكرُوا مَسا هُنساك هَاهُنسا مِسن تفسير وسبَب نُسزولٍ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِخْوَانًا ﴾ منْصوبٌ علَى الحالِ، والمعْنَى: أنَّهم مُتوادُّونَ.

فإنْ قيلَ: كيْفَ نصبَ «إخوانًا» على الحَالِ، فأوْجَب ذلِك أنَّ التَّآخي وقَع معَ ننْعِ الغِلِّ، وقد كانَ التَّآخِي بيْنَهُم في الدُّنْيا؟.

فقد أجابَ عنْه ابْنُ الأنْباريِّ، فقال: ما مضَى مِنَ التَّآخي قد كانَ تشُوبُه ضغَائِنُ وشحْنَاءُ، وهذا التَّآخي بينَهمُ الموجودُ<sup>(٢)</sup> عنْد نزعِ الغلِّ وهو تآخِي المصافَاةِ والإخلاصِ، ويجُوز أنْ ينتصبَ ﴿ إِخْوَنَا ﴾ على المدْح، المعنى: اذْكر إخواناً. فأمَّا السُّرُورُ: فجمْعُ سَرير.

<sup>(</sup>١) من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٢) في (ف): موجود.

ق الَ ابْن عبَّ اس: علَى سُردٍ مِن ذَهَب مُكلَّلة بِالزَّبرَجَدِ والدُّرِّ والدُّرِ والدُّرِ والدُّر واليَاقُوتِ، السَّريرُ مِثْلُ مَا بين عدَن إلى أَيْلةَ (١)، ﴿ مُنَقَدِيلِينَ ﴾ لا يَرى بعْضُهم قفَ ابعُض، حيْثُما الْتَفَتَ رأَى وجهًا يُحبُّه يُقابِلُه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ ﴾؛ أي: لَا يُصِيبُهُم فِي الجنَّةِ إعْياءٌ رَبَّعَبٌ.

﴿ نَيِّنَ عِبَادِى آنِيَ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْمَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ وَنَبِتْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمُا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ۞ قَالُواْ لَا فَرَجَلَ إِنَّا فَبُشَرِّكَ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ ﴾ [الحجر: ٤٩ - ٥٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ نَبِّي عِبَادِي أَنِّ أَنَّا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

سبَبُ نُزولها: ما روَى ابْنُ المبارَكِ بإسْنادِ له عنْ رجُلٍ مِن أَصْحابِ رسُولِ اللهِ ﷺ [(۱) مِنَ البَابِ الَّذِي يدخُلُ رسُولُ اللهِ ﷺ [(۱) مِنَ البَابِ الَّذِي يدخُلُ منْ هُ بنُو شَيْبة ، ونحْنُ نضْحَكُ، فقَال: «أَلَا أَرَاكُم تَضْحَكُونَ»؟ ثُمَّ أَذْبَرَ، حَتَّى إِذَا كَانَ عَنْدَ الحَجَرِ، رجَعَ إلَيْنَا القَهْقَرى، فقَالَ: «إِنِّي لَمَّا خَرَجْتُ؛ جَاءَ جِبْرِيلُ

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ٤٦)، والتفسير البسيط (۱۲/ ۲۱۲)، والبغوي في معالم التنزيل (۸/ ٤٠٩)، وأيلة: بفتح أوله، على وزن فَعْلة، مدينة على رأس خليج العقبة من البحر الأحمر - الذي تشترك فيه الحدود المصرية والفلسطينية والأردنية والسعودية، قيل هي آخر الحجاز وأول الشام، وقيل وهي مدينة اليهود الذين حرّم الله عليهم صيد السمك يوم السبت فخالفوا، قيل: وقد سميت بأيلة بنت مدين ابن إبراهيم، وهي التي يطلق عليها اليهود اليوم: (ميناء إيلات)، انظر: معجم ما استعجم (۱/ ۲۱۲)، ومعجم البلدان (۱/ ۲۹۲)، وأطلس العالم (ص: ۲۹).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من ساثر النسخ.

عليْهِ السَّلامُ، فقالَ: يَا مُحَمَّدُ! يقُولُ اللهُ تعَالى: لِمَ تُقَنَّطُ عِبَادِي؟ ﴿ نَبِيَّ عِبَادِى آَنَِ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُ ﴾ (١٠).

وقرَأ ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍ و بتحْرِيكِ ياء: «عِبَادِيَ» وَيَاءِ «أَنِيَ أَنَا»، وأَسْكَنَهَا البَاقُون (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَنَبِنَهُمْ عَنضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ قد شرحْنَا القِصَّةَ في هُود [آية: ٦٩]، وبيَّنًا هُنالك معْنَى الضَّيفِ والسَّببَ في خوْفِه منْهُم، وذكرْنَا معْنَى الوجَل في الأَنْف الِ [آية: ٢].

قُولُه تعَالى: ﴿ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾؛ أي: إنَّه (٣) يبلُغُ ويعلَمُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابسن المبارك في الزهد (۸۹۲) عن مصعب بن ثابت، والطبري في تفسيره (۱۱/ ۱۱۱)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٠٢) إلى ابسن جرير وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٦٨)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

قُولُه تعَالى: ﴿ قَالَ أَبَشَ رَتُمُونِ ﴾؛ أي: بالوَلَدِ ﴿ عَلَىٰٓ أَنْ مَّسَنِىَ ٱلْكِبَرُ ﴾؛ أي: على حالةِ الكبرِ والهرَم ﴿ فَهِمَ تُبَشِرُونَ ﴾.

قراً أبو عمرو، وعاصِم، وابْنُ عامِر، وحمْزة، والكسَائِيُّ: «تُبَشِّرونَ» بفتْحِ النُّون، ووافقَه ابْنُ كثِيرٍ في كسْرِها، لكنَّه شدَّدَهَا. وهذَا اسْتفْهَامُ تعجُّبِ، كأنَّه عجبَ مِنَ الوَلدِ على كِبَرهِ(۱).

﴿ قَالُواْ بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِّ ﴾؛ أي: بها قسضَى اللهُ أنَّه كائِنْ ﴿ فَلاَ تَكُن مِّنَ اللهُ أَنَّه كائِنْ ﴿ فَلاَ تَكُن مِّنَ الْفَانِطِينَ ﴾ يعْنِي: الآيسِينَ.

﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ ﴾ قرراً ابْن كثِيرٍ، ونافِعٌ، وعاصِمٌ، وابْن عامِرٍ، ورف وحْدزَةُ: «ومَن يَقْنَطُ» بفتْح النُّون في جيع القُرآن. وقرراً أبو عمرو، والكِسائِيُ: «يقْنِطُ» بكسر النُّونِ<sup>(۲)</sup>. وكُلُّهم قرءُوا: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا ﴾ والكِسائِيُ: «يقْنِطُ» النُّون.

ورَوى خارجِةُ عنْ أبي عمْرِو: «ومَنْ يقْنُطُ» بضَمِّ النُّون (٣٠).

ق الَ الزَّجَّ اجُ: يُق ال: قَنَ ط يَقنِ طُ، وقَنِ طَ يَقْنَ طُ، والقُن وطُ بمعْنَى: السِأْس (٤)، ولم يكُن إبْرَاهيمُ قانطًا، ولكنَّ ه اسْتبْعَدَ وجُودَ الولَدِ. [٢٤٤٣]

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) قبراءة شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ٥)، وإعبراب القبرآن؛ للنحباس (٢/ ٢٤٢)، ونقلها ابن القطاع في كتباب الأفعبال (١/ ١٢) عن حيبوة.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨١).

قوْلُه (''): ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ ﴾؛ أي: مَا ('') أَمْرُكُم؟ ﴿ قَالُوٓ أَإِنَّا أَرْسِلْنَا ﴾؛ أي: بالعلذاب.

وقوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا مَالَ لُوطٍ ﴾ اسْتِثناءٌ ليْس مِنَ الأَوَّلِ.

فَأَمَّا آلُ لُوطٍ: فَهُمْ أَتْبَاعُهُ المُؤْمِنُونَ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ ﴾ قرراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وعاصِمٌ، وأبو عمرو، وابْنُ عامِر:

«لُنَجُّوهُم» مشدَّدة الجيم. وقرَأ حْزة، والكِسَائِيُّ: «لمنْجُوهُم» خَفِيفة (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا أَمْرَأَتَهُ ﴾ المعْنَى: إِنَّا لمنجُّوهُم إِلَّا امْراْتَهُ، ﴿ قَدَّرْنَا ﴾ ورَوى أبو بخرِ عنْ عاصِم: «قدَرْنَا» بالتَّخْفيفِ('')، والمعْنَى واحِدٌ، يُقال: قدَّرْتُ وقدَرْتُ، والمعْنَى: البَاقين فِي العذابِ.

قولُه تعَالى: ﴿إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنَكَرُونَ ﴾ يعْنِي: لا أَعْرِفُكم، ﴿ قَالُواْ بَلْ جِثْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِي فُرُوكِه، ﴿ وَالْقَائِكَ بِمَا كَانُواْ فِي شُكُونَ فِي نُزُولِه. ﴿ وَأَتَنْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِي شُكُونَ فِي نُزُولِه. ﴿ وَأَتَنْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِي مُن عَذَابِ قَوْمِكَ. 

بِالْحَقِ ﴾؛ أي: بالأَمْرِ اللَّذِي لا شَكَّ فِيهِ مِن عَذَابِ قَوْمِكَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَتَبِعُ أَذَبَنَ هُمْ ﴾؛ أي: سِرْ خلْفَهُم ﴿ وَأَمْضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾؛ أي: حيث يأمرُكم جِبْريل.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) في (ج): من.

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٦).

# وفي المكانِ الَّذِي أُمِرُوا بِالمَضِي إليْهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الشَّام، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّاني: قريَةٌ مِن قُرى قوْم لُوطٍ، قالَه ابْنُ السَّائِبِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ ﴾؛ أي: أوْحَيْنا إليْهِ ذلِك الأمْرَ؛ أي: الأمْرَ بهَ لاكِ قوْمِه.

(قالَ الزَّجَّاجُ: فسَّرَ: مَا الأَمْرُ بِباقي الآيةِ)(١)، والمعْنَى: وقضَيْنَا إليْهِ أَنَّ دابِرَ هؤُلاءِ مقْطُوعٌ مُصبِحينَ(٢).

فأمَّا الدَّابِرُ: فقد سبَقَ تفْسِيرُه، والمعْنَى: إنَّ آخِرَ مَن يبْقى منْكُم مِلْكُ وقْتَ الصُّبِح.

﴿ وَجَاءَ أَهْ لُ ٱلْمَدِينَ فِي يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ قَالَ إِنَّ هَمْ وُلَآ ضَيْفِي فَلَا نَفْضَحُونِ ﴿ وَالْقُواْ ٱللّهَ وَلَا تُخْرُونِ ﴿ فَا أُوَلَمْ نَنْهَاكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ فَا قَالَ هَمْ وُلَآ مِنَاقِ ٓ إِن كُنتُمْ فَنعِلِينَ ﴿ ﴾ [الحجر: ٢٧ - ٧١].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَآءَ أَهْ لُ ٱلْمَدِينَةِ ﴾ وهِدي قريدةُ (٢) لُـوط، واسمها: سَـدُوم، ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ بأضياف (٤) لُـوط؛ طمَعًا في رُكـوبِ الفَاحشة، فقال له مُ لُـوطٌ: ﴿ إِنَّ هَـُولًا آ ضَيْفِى فَلَا نَفْضَحُونِ ﴾؛ أي: بقصْدِكُم إيَّاهُم بالسُّـوء، يُقال:

<sup>(</sup>١) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) في (م): وهم قوم.

<sup>(</sup>٤) في (ف): بأضياف قوم.



فضحَه يُفْضحُه؛ إذا أبَان مِن أَمْرِه مَا يلزمُه بهِ العَارُ، وقد أنْبتَ يعْقُوبُ يَاءَ: «تَفْضَحُونِ» وَ «لَا تُخْزُونِ» في الوصْل والوقْفِ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾؛ أي: عنْ ضِيافَةِ العَالِينَ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ بَنَاتِيٓ إِن كُنتُمْ ﴾ حرَّكَ ياءَ: "بنَاتِي" نَافِعٌ، وأبو جعْفر (٢).

﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿ فَا فَكَ مَن سِجِيلٍ ﴿ فَا إِنَّهَا لَيَامُ وَالنَّهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآبَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لَيْسَبِيلٍ مُقِيمٍ ﴿ فَا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآبَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ الْحَجِر: ٧٧ - ٧٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ لَمَنْرُكَ ﴾ فيهِ ثلَاثةُ أقوالٍ:

أحدُها: أنَّ معْناه: وحياتُك يَا مُحَمَّدُ، رَواه أبو الجوزَاءِ عنِ ابْنِ عبَّاس (٣).

والشَّانِ: لَعَيْشُكَ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١٠)، وبهِ قَال

<sup>(</sup>١) انظر: النشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٢)، والإتحاف؛ للدمياطي (ص: ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٦٨)، والتيسير؛ للداني (ص: ٢٧٦)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١١٨)، والحارث بين أبي أسامة في مسنده - كيا في المطالب (٢٠) وأبو نعيم في الدلائيل (٢)، والبيهقي في الدلائيل (٥/ ٤٨٨) من طريق سعيد بين زييد، وأخرجه أبو يعلى (٢٧٥٤)، وأبو نعيم في الدلائيل (٢٢) من طريق عمرو بين مالك، بلفظ: "بحياتك"، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٠٣) إلى ابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١١٩)، وابن أبي حاتم كما في تغليق التعليق (٤/ ٢٣٣) من طريق أبي صالح، عن معاوية ابن صالح، عن عليّ بن أبي طلحة، به، وعزاه السيوطي (٤/ ١٠٤) إلى ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عبّاس.

الأخْفَشُ (١)، وهو يرجِعُ إلى معْنَى الأوَّلِ.

والثَّالَث: أنَّ معْنَاه: وحقِّكَ على أُمَّتِكَ، تقُول العَربُ(٢): لَعَمْرُ اللهِ لا أَقُومُ، يعْنُونَ: وحَقِّ اللهِ، ذكرَهُ ابْنُ الأنْبَارِيِّ.

قالَ: وفي العَمر ثلاثُ لُغاتٍ: عَمرٌ وعُمْرٌ وعُمُرٌ، وهو عنْدَ العرَبِ: البقَاءُ (٣).

وحكى الزَّجَّاجُ: أنَّ الخلِيلَ وسِيبويهِ وجمِيعَ أَهْلِ اللَّغةِ قالُوا: العمرُ والعُمرُ في معْنَى واحِد، فإذَا اسْتُعمل في القَسَم؛ فُتح لَا غيرُ، وإنَّما آثَرُوا الفَّعَ (في القَسَم) (1)؛ لأنَّ الفَّعَ أَخَفُ عليْهِم (٥)، وهم يُؤكِّدونَ القَسَم بـ «لعَمرِي» و «لعَمرك»، فلمَّا كثُر اسْتعالَمُهُم إيَّاه، لزِمُوا الأخفَّ عليْهِم.

قالَ: وقالَ النَّحْويون: ارْتفَع: «لعمرك» بالإبْتِداء، والخبَرُ محْنُوف، [34/أ] والمعْنَى: لعمرك قسَمِي، ولعَمْرك مَا أُقْسِم به، وحُذف الخبرُ؛ لأنَّ في الكلام دليلًا عليه. المعْنَى: أُقسِم ﴿إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾(١).

وفي المرَادِ بِهِذِه السَّكرةِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهَا بمعْنَى: الضَّلالَةِ، قالَه قتادَةُ.

والثَّاني: بمعْنَى: الغفْلَةِ، قالَه الأعْمَشُ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٤١٣).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) الزاهر في معانى كلمات النَّاس (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٤) في (ج): للقسم.

<sup>(</sup>٥) في (ج): عليه.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٣ – ١٨٤).

@

وقد شرَ حْنَا معْنَى العمهِ في [سُورة](١) البقرَةِ [آية: ١٥].

وِفِي المشارِ إليهِم بهذَا قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّهم قوْمُ لُوطٍ، قالَه الأكْثَرُونَ.

والثَّاني: قَوْمُ نَبِيِّنَا ﷺ، قالَه عطَاءٌ.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ يعني: صيْحة العذَابِ، وهي صَيحة عبريلَ عليْهِ السَّلامُ.

﴿ مُشْرِقِينَ ﴾ قبالَ الزَّجَاجُ: يُقبال: أَشْرِ قُنَا، فنحْنُ مُشْرِ قُونَ: إذا صَادَفُوا الصَّبْحَ، شُروقَ الشَّمسِ، وهوَ طُلُوعُها، كمَا يُقبال: أصبحْنَا: إذا صادَفُوا الصَّبْحَ، يُقبال: شَرَقَتِ الشَّمسُ؛ إذا طلَعَتْ، وأشرَقَت؛ إذا أضَاءَتْ وصفَتْ، [على] (٢) هذا أكثَرُ [أهلِ] (٣) اللَّغةِ. وقد قِيلَ: شَرَقَتْ وأشرَقَتْ في معنى واحِدٍ، إلَّا أنَّ «مُشْرِقينَ» في معنى واحِدٍ، إلَّا أنَّ «مُشْرِقينَ» في معنى مُصادِفينَ لِطُلُوع الشَّمْسِ (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَجَعَلْنَاعَلِيَهَا سَافِلَهَا ﴾ قد فسَّرْ نا (٥) الآية في سُورة (١٥) هـود [آية: ٨٢].

<sup>(</sup>١) من (ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٥) في (ج): شرحنا.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف).

## وفي المتوسِّمِينَ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُم المتفَرِّسُونَ.

رَوى أبو سَعِيدِ الخُدْدِيُّ عنِ النَّبِيِّ - ﷺ - أَنَّه قَالَ: «اتَّقُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللهِ تعَالَى»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَنَ ِلَلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ قالَ: للمتفرِّسِينَ ''. وجذاً'' قالَ مُجاهِدٌ، وابْن قُتيبةَ.

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُقال: توسَّمْتُ فِي فُلانٍ الخَيْرَ؛ أي: تبيَّنتُه (٣).

وق الَ الزَّجَّاجُ: المتوسِّمُونَ، في اللَّغةِ: النُّظَّارُ المَتَبَسِّونَ فِي نظَرِهِم حتَّى يعرفُوا حقيقة سِمةِ الشَّيءِ، يُقال: تَوسَّمْتُ فِي فُلانٍ كَذَا؛ أي: عرفْتُ وسْمَ ذلِكَ فيهِ (1). ذلِكَ فيه (1).

وقالَ غيرُه: المتَوسِّمُ: النَّاظِرُ فِي السِّمَةِ الدَّالَّةِ علَى الشَّيءِ(٥).

والثَّاني: المعْتَبِرُونَ، قالَهُ قَتادةً.

والثَّالث: النَّاظِرُونَ، قالَهُ الضَّحَّاكُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۲۱)، والطبراني في الأوسط (۷۸٤٣)، والعقيلي في الضعفاء (٤/ ١٢٩)، والخطيب في تاريخه (٣/ ١٩١)، (٧/ ٢٤٢) من طريق محمد بن كثير به، وأخرجه البخاري في تاريخه (٧/ ٣٥٤)، والترمذي (٣١٢٧) من طريق عمرو بن قيس به، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٣٥٣) إلى مردويه وابن السني وابن أبي نعيم.

<sup>(</sup>٢) في (ج): وبه.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٣٩).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٦٣٩) ونسبه إلى أبي إسحاق الزجَّاج أيضًا.

والرَّابع: المتَفَكِّرُونَ، قالَه ابْنُ زِيْدٍ، والفرَّاءُ(١).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّهَا ﴾ يعْنِي: قرْيةَ قوْمِ لُوطٍ ﴿ لِبَسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ وفيهِ قوْلَانِ:

أحدُهما: لَبِطَريقٍ واضِعٍ، رَواه نَهَسُلٌ عنِ الضَّحَّاكِ عنْ ابْنِ عبَّاسِ (٢)، وبهِ قَالَ قتادَةُ، والزَّجَّاجُ (٣). وقالَ ابْنُ زيْدٍ: لَبِطَريقٍ (١) مُبينٍ (٥).

والشَّاني: لَبِهَالاً ، روَاه أبو رَوقٍ عن الضَّحَاكِ عن ابْن عبَّاس (١٠)، والمعْنى: إنَّها بحَالِ هلاكِها لم تعمر حتَّى الآنَ، فالإعْتِبارُ بِها مُكنَّ، وهي على طريقِ قُريشِ إذا سَافَرُوا إلى الشَّام.

﴿ وَإِن كَانَ أَصْحَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ ۞ فَأَننَفَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَيِإِمَامِ شَبِينِ ۞ ﴾ [الحجر: ٧٨ - ٧٩].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ كَانَ أَضْعَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: معْنَى «إنْ» واللَّام: التَّوكيدُ، والأَيْكُ: الشَّجَرُ الملتَفُّ،

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق (٢/ ٣٤٩) بلفظه عن قتادة، والطبري (١٧/ ١٢٢) بلفظه عن قتادة، وبنحوه عبد عبد الرزاق (٣١ / ٣٤٩)، والتفسير وبنحوه عن مجاهد والضحاك، وورد بنحوه في معاني القرآن؛ للنحاس (٤/ ٣٦)، والتفسير البسيط (١٢/ ١٣٩)؛ للواحدي عن مجاهد وقتادة والضحاك، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٩٣) إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم عن مجاهد.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٤) في (ج): بطريق.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٩٤) إلى ابن أبي حاتم.

فالفَصْلُ بِيْنَ واحدِهِ وجْمعِه: الهاءُ. والمعْنَى: أصْحابُ الشَّجرةِ (١٠).

وقالَ المفسِّرُونَ: هم قوم شُعيب، كانَ مكانبُهم ذَا شجر، فكذَّبُوا شُعيبًا فأُهْلِكُ وا بالحَرِّ كمَا بينًا في سُورة هود عليه السلام [آية: ٨٧].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّهُمَا ﴾ في المكنَّى عنْهُما قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّهُما(٢) الأيْكَةُ ومدينَةُ قَوْم لُوطٍ، قالَه الأكْثرُونَ.

والثَّانِ: لُوطٌ وشُعيبٌ، ذكرَه ابْنُ الأَنْباريِّ.

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ لَبِإِمَامِ مُّبِينِ ﴾ قوْلَانِ: [-/{ { { { { { { { { } } } } } }

أحدُهما: لَبطريق ظَاهرٍ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: وقِيل للطَّريق: إمَّامٌ؛ لأنَّ المسَافِرَ يأتَـمُّ (٣) بِ حتَّى يصِيرَ (١) إلى المؤضِع اللهِ يُريده (٥).

والثَّاني: لفِي كِتَابِ مُستَبِينٍ، قالَه السُّدِّيُّ.

قَالَ ابْنُ الأنْباريِّ: «وإنَّهُما» يغنِي: لُوطًا وشُعيبًا لَبطريقِ مِنَ الحقِّ مُوتم بهِ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل، و (ج): أنها.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: يلتم، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) في (ج): يصل.

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٣٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ٣٩٢١).

﴿ وَلَقَذَكَذَّبَ أَصْحَبُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠ ﴾ [الحجر: ٨٠].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَّكَذَّبَ أَصْحَابُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ يعْنِي بِهِم: ثَمُودَ.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: كَانَتْ منازهُم بالحِجْرِ بيْنَ المدينةِ والشَّام (١).

وفي الحِجر قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه اسْمٌ للوادِي(٢) الَّذي كانُوا بهِ، قالَه قتادَةُ، والزَّجَّاجُ(٣).

والثَّاني: اسْمُ مدِينَتِهِم، قالَه الزُّهريُّ، ومُقاتِلٌ (١٠).

ق الَ المفسّرون: والمرَادُ بالمُرْسلِينَ: صالِحٌ وحُدَه؛ لأنَّه (٥) مَن كذَّبَ نَبِيًّا فقدْ كذَّبَ المكُلَّ.

والمراد بالآيات: النَّاقة، قالَ ابْنُ عبَّاسِ: كانَ فيها آيَاتُ: خُروجُها مِنَ الصَّخْرةِ، ودُنوُ نتَاجِهَا عنْدَ خُروجِها، وعِظَمُ خلْقِها فلَمْ تُشبهُها نَاقةٌ، وكُثْرَةُ لَبنِهَا حتَّى كانَ يكْفِيهِم جميعًا، ﴿ فَكَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ الحجر: ٨١]: لم يتفكَّرُوا فيهَا ولم يسْتدلُّوا بهَا(١٠).

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٣٣٥)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٧/ ٥٢٤).

<sup>(</sup>٢) في (ف)، و(ر)، و(م): اسم الوادي.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٥) في (ر)، و(م): الأن.

<sup>(</sup>٦) تنوير المقباس (ص: ٢٨٠)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٢/ ٦٤٣).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ﴾ قد شرحْنَاه في الأَعْرَافِ [آية: ٧٤]. وفي قوْلِه تَعَالى: ﴿ مَامِنِينَ ﴾ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: آمِنِينَ أَنْ تقَعَ علَيْهِم.

والثَّاني: آمِنِين مِن خَرابِهَا.

والثَّالث: مِن عذابِ اللهِ عزُّ وجلَّ.

وفي قُولِه تَعَالى: ﴿ مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: مَا كانوا يعمَلُون مِن نحْتِ الجبَالِ.

والثَّاني: [ما كانُوا](١) يكْسِبونَ مِنَ الأَمْوَالِ والأَنْعَام.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا ﴾؛ أي: للحَقِّ والإِظْهارِ الحَقِّ، وهوَ ثوابُ المصدِّقِ وعِقابُ المكذِّب.

﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيَةً ﴾؛ أي: وإنَّ القيامَةَ لَتَأْتِي، فيُجازى المشْرِكون بأعْمَا لِهِم، ﴿ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفْحَ ٱلجَمِيلَ ﴾ عنْهُم، وهو الإعْراضُ الخَالي مِن جزعٍ وفُحشٍ.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من (ف)، و(ر)، و(م).

قَالَ المُفَسِّرُونَ: وهذَا منْسُوخٌ بِآيةِ السَّيْفِ.

فَأَمَّا ﴿ ٱلْخَلَّقُ ﴾: فهو خالِقُ كُلِّ شيْءٍ. و﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾ قد سبَقَ شرْحُه.

﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْءَاتَ الْعَظِيمَ ۞ لَا تَمُدُّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِدِيهِ أَزُوَجُ ا مِنْهُمْ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقُلْ إِنِّتِ أَنَا ٱلنَّذِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ [الحجر: ٨٧ - ٨٩].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعَامِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾.

سببَ نُزولها: أنَّ سبْعَ قَوافِلَ وَافتْ مِن بُصْرى وأَذْرُعاتِ لِيهُودِ قُريظةَ والنَّضيرِ فِي يوْم واحِدِ، فيهَا أنْواعٌ مِنَ البَزِّ والطِّيبِ والجَوَاهرِ، فقالَ المُسلِمُونَ: لو كانَتْ هذِه الأَمْوالُ لنَا لتقوَّينَا بهَا وأَنْفَقْنَاهَا في سَبيلِ اللهِ، فأنْزلَ اللهُ هذِه الآية، وقالَ: قد أعْطَيْتكم سبَعَ آياتٍ هِي حيْرٌ لكُم مِن هذِه السَّبع القوافلِ، ويدلُّ على صِحَّةِ هذَا قوْلُه تعَالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَ عَلَى صِحَّةِ هذَا قوْلُه تعَالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَ عَلَى الفَضْلِ (۱).

## وفي المرَاد بالسَّبْع المثانِي أربعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها فاتِحةُ الكتّابِ، قالَه عُمرُ بُنُ الخطَّابِ، وعليُّ بُنُ أبي طالِبٍ، وابْنُ مسْعُودٍ في روايةٍ، وابْنُ عبَّاسٍ في روايةِ الأكثرِين عنْهُ، وأبو هُريرةَ، والحسَنُ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، في روايةٍ، ومُجاهِدٌ في روايةٍ، وعطاءٌ، وقتادَةُ في آخرِينَ.

<sup>(</sup>١) عزاه المصنف للحسين بن الفضل تبعًا للواحدي في أسباب النزول (ص: ٣٨٣) (٥٥٦)، والحسين بن الفضل لم أقف له على ترجمة.

فعلَى هذَا، إنَّما سُمِّيت بالسَّبع؛ لأنَّها سبْعُ آياتٍ.

وفي تسمِيتِهَا بالمثانِي سبْعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: لأنَّ اللهَ تعَالَى اسْتَثْنَاهَا لِأُمَّةِ محمَّدٍ ﷺ، فلم يُعطِهَا أُمةً قَبْلَهُم، [٥٤٤/أ] رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١).

والثَّاني: لأنَّهَا تُثنَّى في كُلِّ ركْعَةٍ، رَواه أبو صَالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: والمعْنَى: آتَيْنَاكَ السَّبِعَ الآيَاتِ الَّتِي تُنْنَى فِي كُلِّ رِكْعَةٍ، وإنَّمَ دخلَتْ «مِنْ» للتَّوكيدِ؛ كقوْلِه: ﴿ وَلَمْمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ (٢) [محمد: ١٥].

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: سُمِّي «الحمد» مثَاني؛ لأنَّها تُشَّى في كُلِّ صلاةٍ (٣).

والنَّالَث: لأنَّها عَمَّا أُثْنِيَ بِهِ عَلَى اللهِ تعالى؛ لأنَّ فيها حُمْدَ اللهِ وتوحِيدَه وذكْرَ مملكتِهِ، ذكرَهُ الزَّجَاجُ(١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري (٤/ ١٦٣) من طريق ابن جريج، قال: حدثني أبي عن سعيد بن جبير أنه أخبره أنّه سأل ابن عبّاس عن السبع المثاني قال: أم القرآن، قال سعيد: قرأها وقرأ فيها: "بسم الله الرحمن الرحيم"، وقرأها سعيد بن جبير كها قرأها ابن عبّاس، وقرأ فيها: "بسم الله الرحمن الرحيم" فقلت لابن عبّاس: فها المثاني؟ قال: هي أم القرآن استثناها الله لأمة محمد فرفعها في أم الكتاب فدخرها لهم حتى أخرجها ولم يعطها أحدًا قبلها، قال: فقلت لأبي: أخبرك سعيد بن جبير أن ابن عباس قال له: "بسم الله الرحمن الرحيم" آية من القرآن؟ قال: نعم!. وهو إسناد لين بسبب والدابن جريج، وهو عبد العزيز، وكان لا يتابع حديثه.

<sup>(</sup>٢) الزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٣٥).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٥).



والرَّابع: لأنَّ فيها «الرَّحن الرَّحيم» مرَّتَيْنِ، ذكرَه أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ عن بعْضِ اللَّغويين، وهذَا على قوْلِ مَن يرَى التَّسمية منْها.

والخامس: لأنَّها مقْسُومةٌ بيْنَ اللهِ تعَالى وبيْنَ عبْدِه، ويدلُّ عليْهِ حدِيثُ أبي هُريرةَ: «قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي»(١).

والسَّادس: لأنَّها نزَلَتْ مرَّتَيْنِ، ذكرَهُ الحُسينُ بْنُ الفضل.

والسَّابع: لأنَّ كلماتِها مُثناةٌ؛ مثلُ: الرَّحمن الرحيم، إيَّاك إيَّاك، الصِّراط صِراط، عليهم عليهم، غير غير، ذكرَه بعْضُ المفسِّرينَ.

ومِن أعْظم فضائلِها أنَّ اللهَ تعَالى جعَلَها في حيِّزٍ، والقُرآنَ كلَّه في حيِّزٍ، والقُرآنَ كلَّه في حيِّزٍ، وامْتنَ عليْهِ بالقُرآن كُلِّه.

والقوْلُ الثَّاني: أنَّها السَّبْعُ الطُّوَّلُ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ في رِوايةٍ، وابْنُ عبَّاسٍ في رِوايةٍ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ في رِوايةٍ، ومُجاهِدٌ في رِوايةٍ، والضَّحَّاكُ.

فالسَّبْعُ الطُّوَّلُ هي: «البقرة»، و «ءالَ عِمْرَانَ»، و «آلنساء»، و «المائدة»، و «آلأَنْعَام»، و «آلأَنْعَام»،

وفي السَّابِعةِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها «يُونُسُ»، قالَه سَعِيدُ بْنُ جُبير.

والثَّاني: «بَرَاءةٌ» قالَه أبو مَالِكٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم حديث رقم (٣٩٥)، وأبو داود في سننه حديث رقم (٨٢١)، والترمذي في سننه حديث رقم (٢٩٥٣).

والثَّالث: «الأنفَال» و «بَرَاءةٌ» جميعًا، رَواه سُفيانُ عن مِسعرِ عن بعُض أهْلِ العلْم.

ق ال ابْنُ قُتيبة: وكانُوا يرَوْنَ «الأنفَ ال» و «بَرَاءة» سُورة واحِدة، ولِذلِك لم يفْصِلُوا بينَهُ ما (١٠).

قَالَ شَيْخُنا أَبُو مَنْصُورِ اللَّغُوي: هي الطُّولُ بضمِّ الطَّاء، ولا تقلْهَا بالكُسْرِ. فعلى هذَا، في تسْمِيتِها بالمتَانِي قوْلَانِ:

أحدُهما: لأنَّ الحُدودَ والفَرائِضَ والأمْنالَ ثُنِّيت فيهَا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ. والثَّاني: لأنَّها (٢) تُجاوزُ المائةَ الأُولى إلى المائةِ الثَّانيةِ، ذكرَه الماوردِيُّ (٣).

والقوْلُ النَّالِث: أنَّ السَّبِعَ المَشَانِي سَبْعُ مَعَانٍ أُنزلَتْ فِي القُرآن: أَمْرٌ، ونهيٌ، وبِشَارةٌ، وإنْ ذارٌ، وضرْبُ الأمْشالِ، وتِعدادُ النِّعَمِ، وأخْبَارُ الأُمْمِ، قالَ وَيعدادُ النَّعَمِ، وأخْبَارُ الأُمْمِ،

والقوْل الرَّابع: أنَّ المَثَاني: القُرآنُ كلُّه، قالَه طاووسٌ، والضَّحَّاكُ، وأبو مَالِكِ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٣٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: لأنها لا، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١٧١).

<sup>(</sup>٤) زياد بن أبي مريم الجنزري، قال العجلي: تبعي ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، أخرج له ابن ماجه. انظر ترجمته في: التهذيب (٣/ ٣٣٠-٣٣١)، والتقريب (١/ ٢٧٠).

## فعَلى هذَا، في تسمِيةِ القُرآن بالمثاني أرْبعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: لأنَّ بعْضَ الآياتِ يتْلو بعْضًا، فتُثنَّى الآخِرةُ على الأُولى، ولها مَقاطِعُ تفْصِلُ الآية بعْدَ الآيةِ حتَّى تنْقَضِي السُّورةُ، قالَه أبو عُبيدةَ (١).

والثَّاني: أنَّه سُمِّي بالمثَانِي لِمَا يتَرَدَّدُ فيهِ مِنَ الثَّناءِ علَى اللهِ عزَّ وجلَّ.

[48٥] والثَّالث: لِمَا يتردَّدُ فيهِ مِن ذكْرِ الجنَّةِ، والنَّارِ، والثَّواب، والعِقاب.

والرَّابع: لأنَّ الأَقَاصِيصَ، والأخبارَ، والموَاعِظَ، والآدَابَ، ثُنِّيتْ فيهِ، ذكرَهُنَّ ابْنُ الأَنْباريِّ(٢).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: قديكونُ المشَاني سُورَ القُرآنِ كلِّهِ، قِصَارهُ اوطِوَالهُا، وإنَّما سُمِّي مثَاني؛ لأنَّ الأنْباءَ والقَصص تُئنَّى فيهِ، فعَلى هذا القوْلِ، المرَادُ بالسَّبعِ: سبْعةُ أَسْبَاعِ القُرآن، ويكونُ في الكلَامِ إضْمارٌ، تقْديرُه: وهي القُرآنُ العَظِيمُ (٣).

فَأُمَّا قَوْلُه: ﴿ مِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾ فَفِي «مِن» قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها للتَّبْعيض، فيكُونُ المعْنَى: آتينَاكَ سبْعًا مِن جُملةِ الآياتِ الَّتِي يُثْنَى بها على اللهِ تعَالى، وآتَيْناكَ القُرآنَ.

والشَّاني: أنَّها للصفَةِ (١)، فيكونُ السَّبعُ هيَ المثَّاني، ومنْهُ قوْلُه تعَالى:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) الزاهر في معاني كلهات الناس (٢/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٣٥).

<sup>(</sup>٤) في (ف): الصفة.

﴿ فَ أَجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتَكِنِ ﴾ [الحج: ٣٠] لا أنَّ بعْضَها رِجسٌ، ذكرَ الوجَهَيْنِ الزَّجَّاجُ(١)، وقد ذكرْنَا عن ابْن الأنْباريِّ قريبًا مِن هذَا المعْنَى.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ يعْنِي: العَظِيمَ القدْرِ؛ لأنَّه كلَامُ اللهِ تعَالى، ووخيُه.

#### وفي المرادِ بهِ هَاهُنا قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه جمِيعُ القُرآنِ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسٍ، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ.

والشَّاني: أَنَّه الفاتحةُ أَيْضًا، قالَه أبو هُريرةَ، وقد رَويْنَا فيهِ حديثًا في أُوَّلِ تفْسير الفاتحةِ.

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: فعَلَى القوْلِ الأوَّل، يكونُ قد نسَقَ الكُلَّ على (٢) البَعْضِ، كمَا يقُولُ العربيُّ: رأيْتَ جِدارَ الدَّارِ والدَّارَ، وإنَّما يصْلُح هذَا، لأنَّ الزِّيادةَ الَّتي في الثَّاني مِن كثرة العدد أشبهُ بِها مَا يُغاير الأوَّل، فجوَّزَ ذلك عطْفُه عليْهِ.

وعلى القول الثّاني؛ نَسقَ الشَّيءَ على نفْسِه لَّا زِيدَ عليْهِ معْنَى المدْحِ والثَّناءِ، كما قالُوا: رُوي ذلِك عنْ عُمرَ وابْنَ الخطَّابِ. يُريدون ابْنَ الخطَّاب: الفاضِلَ العالمَ الرَّفيعَ المنزلَةِ، فلمَّا دخلتْه زِيادةٌ، أشبه مَا يُغاير الأوَّل، فعُطِف عليْه.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) في (ج): عن.

Q

ولمَّا ذكرَ اللهُ عزَّ وجلَّ مِنْتَه عليْه بالقُرآن، نَهاه عنِ النَّظر إلى الدُّنيا لِيستغْنِيَ بها آتاهُ مِنَ القُرآن عنِ الدُّنيا، فقَال: ﴿ لَاتَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَامَتَّعْنَا بِهِ عَلَي أَزُونَ جُامِنْهُمْ ﴾؛ أي: أصنافًا مِنَ اليهُ ود والمشركِينَ، والمعْنَى: أنَّه نهاه عنِ الرَّغبةِ في الدُّنيا.

وفي قوْلِه: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: لا تخزنْ عليْهِم إنْ لم يُؤمنوا.

والثَّاني: لا تَحْزَنْ بها أنْعمتُ عليْهِم في الدُّنيا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾؛ أي: ألِنْ جانِبَك للمُسم. وخفْضُ الجنَاحِ: عبارةٌ عن السُّكونِ وترْكِ التَّصُّعبِ والإباءِ. قالَ ابْنُ عبَّاس: ارْفُتْ بِهم ولا تُغلِظُ عليْهِم (۱).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقُلُ إِنِّ أَنَا ٱلنَّذِيرُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ حرَّكَ ياءَ ﴿ إِنِّ ﴾ ابْنُ كثِيرٍ ، وأبو عمْرِو، ونافِعٌ (٢). وذكر بعْضُ المفسِّرينَ أنَّ معْناهَا منْسُوخٌ بآيةِ السَّيْفِ.

﴿ كُمَا أَنزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴿ آلَذِينَ جَمَلُواْ ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴿ فَرَبَلِكَ لَنَسْءَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الْحَجَدِ: ٩٠ – ٩٣].

 <sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) قراءة سبعية، انظر: انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٦٨)، والتيسير؛ للـداني (ص: ١٣٦)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٢٧٦).

قُولُه تعَالى: ﴿ كُمَّا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾ في هذِه الكافِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها متعلِّقةٌ بقوْلِه: ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَكَ سَبْعَامِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾.

ثُم في معْنى الكَلامِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ المعْنَى: ولقد آتينَاك سبْعًا مِنَ المثانِي؛ كم أنْزلنَا الكُتبَ [٤٤٦] أعلَى المُقْتَسِمينَ، قالَه مُقاتِلٌ (١).

والشَّاني: أنَّ المعْنَى: ولقد شرَّ فْناك وكرَّ مْناكَ بالسَّبْع المَثَانِي، كَمَا شرَّ فْناكَ وأكرَ مْناكَ بالسَّبْع المَثَانِ، كَمَا شرَّ فْناكَ وأكرَ مْناكَ بالَّذِي أنْزلنَاه على المَقْتَسِمينَ مِنَ العنذَابِ، والحافُ بمعْنَى: «الَّذي» ذكرَه ابْنُ الأنْباريِّ.

والثَّاني: أنَّهَا مُتعلِّقةٌ بقوْلِه: ﴿ إِنِّ أَنَا ٱلنَّذِيرُ ﴾ والمعنسَى: إنِّي أنَّ النَّذير، أنذرتُكُم مشْلَ الَّذي أُنزِل على المقتسِمينَ مِنَ العندَابِ، وهذا معنسَى قوْلِ الفرّاءِ (٢).

فخرَجَ في معْنَى «أَنْزلنَا» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنْزلنَا الكُتبَ، على قوْلِ مُقاتل (٣).

والثَّاني: العذَابَ، على قوْلِ الفرَّاء(١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٩١ - ٩٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ٩١).

## 0

### وفي «المقتسمين» ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهم اليه ودُ والنَّصارى، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١)، وبهِ قالَ الحسَنُ، ومُجَاهِدٌ.

## فعَلى هذَا، فِي تسمِيتِهِم بالمقْتَسِمينَ ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُ م آمَنوا ببعض القُرآنِ، وكفَرُوا ببعْضِه، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ عن ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّاني: أنَّهُمُ اقْتسَمُوا القُرآنَ، فقَال بعْضُهم: هذِه السُّورةُ لِي، وقالَ آخَرُ: هذِه السُّورةُ لِي؛ اسْتهزَاءً بهِ، قالَه عِكرِمَةُ.

والثَّالَث: أَنَّهُ اقْتسمُوا كُتبَهُم، فآمَن بعْضُهُم ببعضِهَا وكفَر ببعْضِها، وآمَن آخَرُون بها كفَر بع غيرُهم، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّاني: أنَّهم مُشركو قُريش، قالَه قتادَةً، وابْنُ السَّائب.

## فعَلى هذًا، في تسمِيتِهِم بالمُقْتَسمِينَ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ أقْوَالهم تقسَّمت في القُرآن، فقال بعْضُهم: إنَّه سخرٌ، وزعَم بعْضُهم أنَّه أساطِيرُ الأوَّلِينَ، منْهُم: وزعَم بعْضُهم أنَّه أساطِيرُ الأوَّلِينَ، منْهُم: الأسودُ بْنُ عبْدِيغُ وفَ، والولِيدُ بْنُ المغيرةِ، وعدِيُّ بْنُ قيْسٍ السَّهمِيُّ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۶۲ – ۱۶۳ – ۱۶۶) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس، ومن طريق ابن عباس، ومن طريق ابن عباس، ومن طريق الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس، ومن طريق هشيم، عن منصور، عن الحسن، ومن عبد الملك، عن قيس، عن مجاهد.

والعَاص بْن وائلٍ، قالَه قتادَةً.

والثَّانِ: أنَّهُم اقْتسمُوا على عِقَابِ مكَّةَ.

والثَّالث: أنَّهُم قومُ صالِحٍ عليه السلام الَّذِين ﴿ تَقَاسَمُواْ بِاللَّهِ لَنُبَيِّ مَنَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللهُ اللهُ شرَّهُم، قالَه عبْدُ الرَّحمنِ بْنُ زِيْدٍ. فعَلَى هذَا، هوَ من القسم، لا مِن القسمَةِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ اللَّذِينَ جَعَـ لُوا الْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ فِي المرَادِ بالقُرآن قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه كتابُنَا، وهوَ الأظْهرُ، وعليْهِ الجمْهُورُ.

[۲۶۶/ب]

والثَّاني: أنَّ المرادَبهِ: كتُبُ المتقدِّمِينَ قبْلَنا.

<sup>(</sup>١) انظر: بحر العلوم (٢/ ٢٦٢).

2

وفي «عِضينَ» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه مأخُوذٌ مِن الأعْضَاءِ.

قالَ الكِسائِيُّ، وأبو عُبيدةَ: اقْتسمُوا القُرآن(١) وجعَلُوه أعْضاءً(٢).

ثُمَّ فيهَا فعَلُوا فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهم عضَّه أعْضاءً، فآمنوا ببعضه، وكفروا ببعضه. والمعضه. والتَّعْضية: المفرّق. والتَّعْضية: تَجْزِئهُ الذَّبِيحةِ أعْضاءً.

قَالَ (٣) عليه السَّلام: «لَا تَعْضِيةَ فِي مِيرَاثٍ »(١) أَرَاد تَفْرِيقَ مَا يُوجِب تَفْرِيقَ مَا يُوجِب تَفْرِيقَ مَا يُوجِب تَفْرِيقَ هُ الرَّبِةِ كَالسَّيْفِ وَنَحْوه، وقَالَ رُؤبة [من الرجز]:

وَلَيْسَ دِينُ اللهِ بِالْمُعَضَّى (٥)

وهذَا المعْنَى فِي رِوايةِ سعِيدِ بْنِ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) في (م): بالقرآن.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: قال على، والمثبت من (ج)، و(ف)، و(ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني (٤/ ٢١٩) بنحوه بروايتين عن أبي بكر، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١٠/ ١٣٣) بنحوه بروايتين، والحديث ضعيف كيا قال الشافعي: قال: ولا يكون مشل هذا الحديث حجة؛ لأنه ضعيف، وهو قول من لقينا من فقهائنا، وقال البيهقي: وإنها ضعفه لانقطاعه، وهو قول الكافة، وعلة أخرى أن الحديث يدور على صديق بن موسى، وهو ليس بحجة كيا في الميزان (٣/ ٢٨)، وقد أشار إلى ذلك الآبادي في ذيل سنن الدارقطني (٤/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٥) الرجز لرؤبة بن العجاج، كما في مجاز القرآن (١/ ٣٥٥)، وسيرة ابن هشام (١/ ٢٧٢)، وغريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٣٩).

والشَّاني: أنَّهم عضَّوا القوْلَ فيه؛ أي: فرَّقُوا، فقالوا: شِعْرٌ، وقالُوا: سِعْرٌ، وقالُوا: سعرٌ، وقالُوا: سعرٌ، وقالُوا: كهانةٌ، وقالوا: أساطِيرُ الأوَّلِينَ، وهذا المعْنَى في رِواية ابْنِ جُريج عن مُجاهدٍ، وبهِ قالَ قتادَةُ، وابْنُ زيْدٍ.

والشَّاني: أنَّه مأخُوذٌ مِن العضَهِ، والعَضَهُ، بلِسانِ قُريشٍ: السِّحرُ، ويقُولون للسَّاحِرةِ: عاضِهَةٌ، وفي الحديثِ: «أنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ لَعَنَ الْعَاضِهَةَ وَالْمُسْتَعْضِهَةَ» (١)، فيكُون المعْنَى: جعلُوه سِحْرًا، وهذَا المعَنَى في روايةِ عِكْرمَةَ وَالْمُسْتَعْضِهَةَ» (١)، وبهِ قالَ عِكرمةُ، والفرَّاءُ (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَرَرَبِكَ لَنَسْنَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ هذا سؤالُ توبيخ، يُسْأَلُون عمَّا عمِلُوا فيمَا أُمِروا بهِ مِنَ التَّوْحيدِ والإيمانِ، فيُقال لهُم: لِمَ عصيْتُم وترَكْتُم الإيمانَ؟ فتَظهَر فضِيحتُهُم عنْدَ تعنذُر الجوَابِ.

ق الَ أبو العالِيةِ: يُسأَلُ العِبادُ كُلُّهُم يوْمَ القِيامةِ عنْ خلَّتَ يْنِ: علَّ كانوا يعْبدُونَ، وعبًا أجابُوا المرْسلِينَ(١٠).

فإِنْ قِيلَ: كَيْفَ الْجَمْعُ بِيْنَ هِذِهِ الآيَةِ، وبِيْنَ قَوْلِه تَعَالَى: ﴿ فَيَوْمَ بِذِلَّا يُسْتَلُعَن ذَنْهِ عِإِنسٌ وَلَاجَانٌ ﴾ [الرحمن: ٣٩]؟.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عدي في الكامل (۳/ ۳۳۹) من حديث ابن عبَّاس، وفي إسناده زمعة بن صالح وسلمة بن وهرام، وهما ضعيفان، وقال ابن القيسراني في ذخيرة الحفاظ (۲/ ۸۲۹): رواه سلمة بن وهرام: عن عكْرِمَة، عَن ابْن عَبَّاس. وَسَلَمَة: قَالَ أَحْد بن حَنْبَل: أُخْشَى أَن يكون حَدِيثه ضَعِيفًا. وَالْبُخَارِيِّ قَالَ: فِيهِ نظر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبرى في تفسيره (١٧/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٠).

#### فعَنْهُ جَوابانِ:

أحدُهما: أنَّه لَا يسأَهُم: هل عمِلْتُم كذَا؟ لأنَّه أعْلَمُ، وإنَّما يقُول: لمَ عمِلْتُم كذَا؟ رواه ابْنُ أبي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ(١٠).

والشَّاني: أنَّهُم يُسأَلُون في بعْضِ موَاطِنِ القِيامَةِ، ولا يُسْأَلُون في بعْضِهَا، وَوَاهُ عِكْرِمَةُ عن ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٢)</sup>.

﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ١٩٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ فيهِ ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: فامْضِ لِمَا تُؤمر، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: أَظْهِر أَمْرَكَ، رَواه ليْثٌ عنْ مُجاهِدٍ.

قَىالَ ابْنُ قُتِيبَةَ: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَانُوْمَرُ ﴾؛ أي: أَظْهِر ذَلِكَ. وأَصْلُه: الفَرْقُ والفنْحُ، يُريد: اصْدَع البَاطِلَ بحَقِّكَ '''.

وق الَ الزَّجَّاجُ: أَظْهِر بِمَا تُؤمَر به، أُخِذ ذلِك مِنَ الصَّدِيعِ، وهوَ الصَّبْحُ(،)، ق ال الشَّاعر [من الوافر]:

..... كَأَنَّ بَيَاضَ غُرَّتِهِ صَدِيعُ (٥)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٠) من طريق على بن أبي طلحة عن ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٢) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٥/ ٥٢٥)، والبغوي في معالم التنزيل (٤/ ٣٩٥) عن عكرمة، عن ابن عباس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُا نحوه.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٥) عجز بيت لعمرو بن معد يكرب في ديوانه (ص: ١٣٣)، وقيل: للشماخ في ملحق=

وقالَ الفرَّاء: إنَّمَا لم يقُلْ: بِمَا تُؤمر بهِ؛ لأنَّه أَرَاد: فاصْدَعْ بالْأَمْرِ (١).

وذكَر ابْنُ الأنْبارِيِّ أَنَّ «بِهِ» مُضْمرةٌ؛ كها تَقُول: مرزْتُ بالَّذِي مرزْتُ بالَّذِي مرزْتُ بالَّذِي مرزتُ .

والثَّالَث: أنَّ المرَادَ بهِ، الجهْرُ بالقُرآن في الصَّلاة، رَواه ابْنُ أبي نَجيحٍ عن مُجاهِدٍ (٣).

وقى الَ مُوسى بْن عُبيدة : مَا زَالَ رسُولُ اللهِ ﷺ مُستخْفِيًا حَتَّى نزَلَتْ هنذِه الآينة ، فخَرَج هو وأصْحَابُه (١).

وفي قولِه تعالى: ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: اكْفُف عنْ حَرْبِهِم.

والثَّاني: لا تُبالِ بهم، ولا تلْتَفِتْ إلى لَوْمِهِم على إظْهَارِ أَمْرِك.

=ديوانه (ص: ٤٤٧)، وصدره:

تَرَى السِّرْحَانَ مُفْتَرِشًا يَدَيْهِ \*\*\* .....

وأكثر المصادر على (لَبَّته) بدل (غرته). ويروى (به السرحان) أو (بها السرحان). والبيت في العين (١/ ٢٩٢)، والمعاني الكبير (١/ ١٩٣)، ومعاني الزجاج (٣/ ١٨٦)، وجهرة اللغة (١/ ٥١٢)، ومعاني النحاس (٤/ ٤٥)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٢٤٠)، والبحر المحيط (٥/ ٤٥٤).

- معاني القرآن (٢/ ٢/ ٩٣).
- (٢) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٧٣).
- (٣) تفسير مجاهد (ص: ١٩٤)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٢).
- (٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٢)، وعزاه السيوطي في الـدر المنثـور (٤/ ١٠٦) إلى ابـن جريـر عـن أبي عبيـدة، أنَّ عبـد الله بـن مسعود قـال.

والثَّالث: أعرض عنِ الإهْتِهام باستهزائِهِم.

وأكثْرُ المفسِّرينَ علَى أنَّ هذَا القدْرَ مِن الآيةِ منْسوخٌ بآيَةِ السَّيْفِ.

﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِ بِنَ ۞ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَّهًا ءَاخَرُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ۞ فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكِ وَكُن مِّنَ ٱلسَّيَجِدِينَ ۞ وَلَعَدُ نَعْلُمُ أَنِّكَ مَقَى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ۞ ﴾ [الحجر: ٩٥ – ٩٩].

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ المعْنَى: فاصْدعْ بأمْرِي كَمَا كَفَيْتُكَ المستهزِئِنَ، وهِمْ قَوْمٌ كانوا يستهْزِئُونَ بِهِ وبالقُرآنِ.

#### وفي عدَدِهِم قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهُم كانُوا خُسةً: الوليدُ بْنُ المغيرةِ، وأبو زمْعَةَ، والأسودُ بْنُ عَبْدِ يغُوثَ، والعَاص بْنُ وائل، والحادِثُ بْنُ قَيْس، قالَه ابْنُ عبَّاس.

واسْمُ أِي زَمْعَةَ: الأَسْودُ بْنُ المطلبِ. وكذلِك ذكرَهُم سعِيدُ بْنُ المجلبِ، وكذلِك ذكرَهُم سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، إلَّا أنَّه قالَ مكانَ الحارثِ بْنِ قَيْس: الحارث بن غيطكةً.

قال الزُّهرِيُّ: غيطَلَةُ أمُّه، وقيْسٌ أبوهُ، فهوَ واحِدٌ(١).

وإنَّها ذكرْت ذلِك؛ لسُلَّا يُظنَّ أنَّه غيرُهُ، وقد ذكرْتُ في كتاب «التَّلقيح»(٢) مَن يُنسب إلى أُمِّه مِنَ الصَّحابةِ والتَّابعين ومن بعدهِم، وسمَّيْتُ آباءَهم، لِيعْرفُوا إلى أي الأبوَيْنِ نُسِبُوا.

<sup>(</sup>١) الأثر في تاريخ دمشق (٤١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) تلقيح فهوم أهل الأثر؛ لابن الجوزي (ص: ١٧٥).

وفي روايةٍ عنِ ابْنِ عبَّاسِ مكان الحارثِ بْنِ قيْسٍ: عديُّ بْنُ قيْسِ (١).

والثّاني: أنَّه كانوا سبعةً، قالَه الشغبِيُّ، وابْنُ أبي بزَّة (٢)، وعدَّهُم ابْنُ أبي بزَّة أَنَّ وعدَّهُم ابْنُ أبي بزَّة والحارِثُ بْنُ عديٌ، والإسْودُ بْنُ عبيد يغُوثَ، وأصْرمُ وبعككُ ابْنَا عبيد والأسْودُ بْنُ عبيد يغُوثَ، وأصْرمُ وبعككُ ابْنَا عبيد الحارثِ بْنِ السّباقِ (٣).

وكذبك عدَّهُم مُقاتِلٌ، إلَّا أنَّه قالَ مَكان الحارثِ بْنِ عديِّ: الحارثُ بْنِ عديِّ: الحارثُ بْنُ قَيْسِ لسَّه مِيُّ، وقال: أَصْر مُ وبعككُ ابْنا الحجَّاج بْنِ السّباقِ.

ذِكْرُ مَا أَهْلَكُهُمُ اللهُ بِهِ وَكُفَى رَسُولَه ﷺ أَمْرَهُم

قَالَ اللّهَ سِّرُونَ: أَتَى جِبرِيلُ عليه السلام رسُولَ اللهِ - ﷺ والمسْتَهْزِئُونَ يطُوفُ ونَ بِالبَيْتِ، فَمَرَّ الولِيدُ بْنُ المغِيرةِ، فقَالَ جِبْرِيلُ: يَا مُحَمَّدُ! كَبْفَ يَجِدُ هذَا؟ فقَالَ: «بِئْسَ عَبْدُ اللهِ» قَالَ: قَد كُفِيتَ، وأَوْمَأَ إلى سَاقِ الوَليدِ، يَجِدُ هذَا؟ فقالَ: «بِئْسَ عَبْدُ اللهِ» قَالَ: قَد كُفِيتَ، وأَوْمَأَ إلى سَاقِ الوَليدِ، فَمَرَّ الولِيدُ برجُلِ يريشُ (۱) نبُلًا لَه، فتعلَّقتْ شَظيةٌ مِن نبْلِ بإِزَارِهِ، فمنعَهُ فَمَرَّ الولِيدُ برجُلِ يريشُ (۱) نبُلًا لَه، فتعلَقتْ شَظيةٌ مِن نبْلِ بإِزَارِهِ، فمنعَهُ الكِبْرُ أَنْ يُطَامِنَ (٥) لِينزَعَهَا، وجَعَلَتْ تَضْرِبُ سَاقَهُ، فمَرِضَ ومَاتَ، وقِيل: تعلَّق سهمٌ بنوْبِه فأصَابَ أَكْحلَهُ فقَطَعَه، فهَاتَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٦٢) (١٣٦٥)، والطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) القاسم بن أبي بنزة، بفتح الموحدة وتشديد النزاي، المكي مولى بني مخزوم، القارئ، ثقة من الخامسة، مات سنة خمس عشرة، وقيل: قبلها. انظر: التقريب (٢/ ١١٥)، وتهذيب التهذيب (٨/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٤) راش السهم يريشه: ألزق عليه الريش.

<sup>(</sup>٥) يقال: طأمن ظهره: إذا حنى ظهره.

Q

ومرَّ العَاص بْنُ وائل، فقَالَ جِبرِيلُ: كَيْفَ تَجِدُ هـذَا يـا محمَّدُ؟ فقَال: «بِثْسَ عبْدُ اللهِ» فأشَارَ إلى أخُمص رِجْلِه، وقالَ: قَدْ كُفِيتَ، فدخلَتْ شـوْكَةٌ في أَخْصِهِ، فانْتَفَختْ رجْلُه ومَاتَ.

ومرَّ الأسْودُ بْنُ المطَّلبِ، فقال: كيْف تجِدُ هذَا؟ قالَ: «عبْدُ سُوءٍ» فأشارَ [٧٤٤٧] بيدِه إلى عيْنَيْهِ، فعَمِي وهلَك. وقِيل: جعَل ينْطَحُ برأْسِه الشَّجرَ ويضْرِب وجْهَه بالشَّوْكِ، فاسْتغَاثَ بغُلامِهِ، فقال (غلامُه)(۱): لَا أَرَى أحدًا يصْنَعُ بِكَ هذَا غيْر نفْسِك، فهَات وهوَ يقُول: قتَكَنِي ربُّ مُحمَّدٍ.

ومرَّ الأسودُ بْنُ عبْدِ يغُونَ، فقال جِبريلُ عليه السلام: كيْفَ تجِدُ هَذَا؟ فقال: «بِنْ سَعبُدُ اللهِ» فقال: قدْ كُفِيتَ، وأشارَ إلى بطْنِه، فسَقَى بطنُه، فهَات. وقِيلَ: أصَاب عيْنَه شوْكٌ، فسَالَتْ حدَقَتَاهُ. وقِيل: خرجَ بطنُه، فهَات. عنْ أهْلِه فأصَابَهُ السَّمُومُ، فاسُودَّ حتَّى عادَ حبَشِيًّا، فلهًا أتَى أهْلَه لم يغْرِفُوه، فأغْلَقُوا دُونَهُ الأبْوَابَ حتَّى ماتَ.

ومرَّ بهِ الحارثُ بْنُ قَيْسٍ، فقَال: كَيْفَ تَجِدُ هذَا؟ قالَ: «عَبْدُ سُوءٍ» فأَوْمَا إلى رأْسِه، وقالَ: قدْ كُفِيت، فانْتفَخَ رأسُهُ فهَات، وقِيل: أصَابَهُ العَطَشُ، فلم يزَلْ يشْرَبُ الماءَ حتَّى انقَدَّ بطْنُه (٢).

<sup>(</sup>١) من الأصل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٤/ ١٤٧) بنحوه، من طريق زياد، عن سعيد بـن جبير، وذكره الثعلبـي في الكشـف والبيان (١٥/ ٥٢٩- ٥٣١)، والبغوي في معـالم التنزيل (٤/ ٣٩٥).

وأمَّا أَصْرِمُ (١) وبَعْكَك: فقَال مُقاتِلٌ: أَحَدَثَ أَحَدَهُما الدُّبَيْلَةُ (٢) والآخَرَ ذَاتُ الجَنْب، فهَاتَا جميعًا (٣).

قال عكْرِمةً: هلَك المستَهْزِئُونَ قبْلَ بدْرِ (''). وقالَ ابْنُ السَّائب: أُهْلِكُوا جميعًا في يوم وليلة (°).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ فيه قو لان:

أحدُهما: أنَّه التَّكذِيبُ.

والثَّاني: الإسْتهزَاءُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: قُل سبْحَانَ اللهِ وبحَمْدِه، قالَهُ الضَّحَّاكُ.

والثَّاني: فصَلِّ بأمْرِ ربِّكَ، قالَه مُقاتِلٌ (٦).

<sup>(</sup>١) في تفسير مقاتل: أحرم، وفي البحر المحيط: الأثرم.

<sup>(</sup>٢) الدُّبيلة: داء في الجوف.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٦٣) (١٤٦٦)، والطبري في تفسيره (١٥ / ١٥٦) من طريق ابن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة في قوله: ﴿ إِنَّا كَثَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهُزِءِينَ ﴾ قال: هم خسة كلهم هلك قبل بَدْر: العاص بن واثل، والوليد بن المغيرة، وأبو زمعة بن عبد الأسود، والحارث بن قيس، والأسود بن عبد يغوث.

<sup>(</sup>٥) تنوير المقباس (ص: ٤٨٢)، وذكره السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (٢/ ٤٤٠).

@

وِفِي قَوْلِهِ: ﴿ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: مِنَ المصلِّينَ.

والثَّاني: مِنَ المَتَوَاضِعينَ، رُويا(١١) عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ حَتَّى يَأْلِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه المؤتُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُجاهدٌ، والجمْهورُ، وسُمِّي يقينًا؛ لأنه مُوقئٌ بهِ.

وق الَ الزَّجَّاجُ: معْنى الآيةِ: اعْبُدْ ربَّك أبدًا، ولوْ قِيلَ: اعْبُدْ ربَّك، بغَيْرِ توْقِيتِ، لجَازَ إذَا عبَدَ الإنْسانُ مرَّةً أنْ يكونَ مُطيعًا، فلمَّا قالَ: ﴿حَقَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴾ أُمِر بالإقامَةِ على العِبادة مَا دام حيًّا(٢).

والثَّاني: أنَّه الحقُّ الَّذي لَا ريْبَ فيهِ مِنْ نَصْرِكَ علَى أَعْدَائِكَ، حكَاهُ الماوردِيُّ (٣).

<sup>(</sup>١) في (ف): رووه.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١٧٦).



رَوى مُجَاهِدٌ، وعطيَّةُ، وابْنُ أبي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ: أنَّها مكيَّةٌ (۱)، وكذلِك رُوي عنِ الحسَنِ، وعِكْرِمَةَ، وعطَاء: أنَّها مكيَّةٌ كلَّهَا (۲).

وقالَ الشَّعبِيُّ: كلُّها مكيَّةٌ إلَّا (٧) قوْله: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ ﴾ إلى آخِرِ الآياتِ (٨) [النحل: ١٢٦ - ١٢٨].

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١٠٧) وعزاه إلى ابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (١٠/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) في (س)، و(م): نزلن.

<sup>(</sup>٥) في (م): وهن.

<sup>(</sup>٦) ذكره النحاس في الناسخ والمنسوخ (ص: ٥٤١)، ومعاني القرآن ٤/ ٥١).

<sup>(</sup>٧) في (ر): إلى.

<sup>(</sup>۸) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنف (٧/ ٣٦٦) بمعناه عن الشعبي، وأحمد (٥/ ١٣٥)، بنحوه من طريقين عن أبي، ذكره السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢٦٥).

وق الَ قت ادَةُ: هي مكيَّةٌ إلَّا خُسسَ آياتٍ: ﴿ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنًا وَقَالَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

وقالَ ابْنُ السَّائِبِ: هي مكيَّةٌ إِلَّا خُسسَ آياتٍ قَوْلُه (۱): ﴿ وَالَّذِينَ السَّائِبِ: هي مكيَّةٌ إِلَّا خُسسَ آياتٍ قَوْلُه: [﴿ ثُمَّ إِنَّ مَاظُلِمُواْ ﴾... الآية [النحل: ٤١]، وقوْلُه: [﴿ ثُمَّ إِنَّ مَاظُلِمُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنْواْ ﴾... الآية] (۱۱ [النحل: ١١٠]، وقوْلُه: ﴿ وَإِنْ عَافَبْتُمُ ﴾... إلى آخرِهَا (١٤ [النحل: ١٢٦].

وقالَ مُقاتِلٌ: هِي مكتَّةٌ إلَّا سَبْعَ آيَاتٍ: قَوْلَه: ﴿ ثُمَّ إِنَ رَبَّكَ لِللَّهِ مِنْ لِللَّهِ مِنْ لَلْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وقالَ جابِرُ بْنُ زِيْدٍ: أُنْزِل مِن أَوَّل النَّحْلِ: أَرْبَعُون آيةً بمكَّةَ وبقيَّتُها بالمدينةِ(١٠).

<sup>(</sup>١) ذكره الجرجاني في درج الدرر (٣/ ١٠٦٥)، وأبو حيَّان البحر المحيط (٦/ ٥٠٢).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) تنوير المقباس (ص: ٢٢١).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: البيان في عد آي القرآن (ص: ١٧٥).

ورَوى حَمَّادٌ عن عليِّ بْنِ زِيْدٍ قالَ: كانَ يُقال لِسورةِ النَّحل: سُورةُ النَّعَم؛ يُريد لِكثرةِ تَعْدادِ النَّعَم فيهَا(١).

## بِنسم ٱللَّهُ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ أَنَهُ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ شُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۖ ثُو يُنَزِلُ الْمَلَتِهِكَةَ بِالرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ أَنْ أَنْذِرُوٓاْ أَنَّهُ لِلَّ إِلَنَهُ إِلَّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ۖ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْدِرِكُونَ ۖ ﴾ [النحل: ١-٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَنَّ أَمْرُ أَلَّهِ ﴾ قرأ حْزةُ، والكِسَائيُّ بالإِمَالةِ (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الخازن (٣/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) قسراءة سبعية، انظر: النشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٥- ٤٢)، وإتحاف فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ١٠)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٨٤)، والبغوي في معالم التنزيل (٤/ ٧).

### Q

### وفي قوْلِه: ﴿ أَنَّ ﴾ ثَلَاثُهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه (١) بمعْنَى: يأْتِي؛ كَمَا يُقَال: أَتَاكَ الخيرُ فأَبْشِرْ؛ أي: سَيأتِيكَ، قالَه ابْنُ قُتيبة (١). وشاهِدُه: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ ﴾ [الأعراف: ٤٤]، ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى ﴾ [المائدة: ١١٦] ونحْوُ ذلِك.

والثَّانِ: أَتَى بِمعْنَى: قرُبَ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: أَعْلَم اللهُ تَعَالَى أَنَّ ذلِك فِي قُرْبِه بِمنْزِلةِ مَا قَدْ أَتَى (٣).

والثَّالَث: أنَّ «أَتَى» للمَاضِي، والمعْنَى: أتَى بعْضُ عـذَابِ اللهِ، وهـوَ: الجَـدْبُ الَّـذِي نـزَلَ بِهـم، والجُـوعُ.

﴿ فَلاَ شَنْتَعْ جِلُوهُ ﴾ فينزِلُ بكِم مستقبلًا كما نزَل بكُمْ (') ماضيًا، قالَه ابْنُ الأنْبَارِيِّ (').

وفي المَرَادِ بـ«أَمْرِ اللهِ» خُمْسةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها السَّاعةُ، وهِي تُخرَّجُ (١) على قولِ ابْنِ عباسِ الَّذي قدَّمناه، وبع قالَ ابْنُ قُتيبةَ (٧).

<sup>(</sup>١) في (ر): أتى.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) ليست في (م).

<sup>(</sup>٥) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٧٤).

<sup>(</sup>٦) في (ر): وقد يخرج. وفي (م): وقد تخرج: وفي (س): ويخرج.

<sup>(</sup>٧) تأويل مشكل القرآن (ص: ١٨٠).

والشَّاني: خُروج رسُولِ اللهِ ﷺ، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْن عبَّاسٍ<sup>(۱)</sup>، يعْنِى: أَنَّ خُروجَه مِن أَمَاراتِ السَّاعةِ.

وقيالَ ابْنُ الأنْبياريِّ: أَتَى أَمْرُ اللهِ مِن أَشْراطِ السَّاعة، في لا تشتغجِلُوا قيامَ السَّاعةِ.

والثَّالث: أنَّه الأحْكامُ والفرَائِضُ، قالَه الضَّحَّاكُ.

والرَّابع: عذَابُ اللهِ، ذكرَه ابْنُ الأَنْبَاريِّ.

والخامِس: وعِيدُ المشْرِكينَ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾؛ أي: لَا تطلبوهُ قبْل حينِهِ. ﴿ سُبْحَنَهُ ﴾؛ أي: تنزِيهٌ له وبراءةٌ مِنَ السُّوءِ عمَّا يُشركُون بهِ مِنَ الأَصْنَام.

قُولُه تعَالى: ﴿ يُنَزِلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ ﴾ قرأ ابن كثير، وأبو عمرو: ﴿ يُنَزِلُ ﴾ بإسكانِ النُّونِ وتخفِيف الزَّاي. وقرأ نافِعٌ، وعاصِمٌ، وابن عامر، وحمْزة، والكِسَائِيُّ: «يُنَزِّلُ» بالتَشْديد، ورَوى الكِسَائيُّ عن أبي بكر عن عاصِمٍ: { تُنَزَّل } بالتَّاء مضمُومة، وفتْح الزَّاي مُشدَّدةً "". ﴿ ٱلْمَلَتِهِكَةَ ﴾ رفعٌ.

وقالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وَيُريد بالملائكةِ جَبْريلَ عليه السَّلام وحْدَه (١٠).

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنشور (٥/ ١٠٨)، وعزاه إلى ابن مردويه من طريق الضَّحَّاك عن ابن عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (٣/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) قراءات سبعية، انظر: التيسير (ص: ٦١)، والسبعة (ص: ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) تنويس المقباس (ص: ٢٢١)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٥٥)، والتفسير البسيط (١٣/ ٥٥).

#### وفي المرَادِ بالرُّوحِ سنَّةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الوحْيُ، رَواه ابْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاس(١١).

والثَّاني: أنَّه النُّبوَّةُ، رَواه عكْرِمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

والثَّالث: أنَّ المعْنَى: يُنزِّلُ (٣) الملائكةَ بأمْرهِ، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (١).

فعَلَى هذا يكُون المعْنَى: أنَّ أمْرَ اللهِ كلَّه روحٌ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: الرُّوحِ مَا كَانَ فيهِ مِن أَمْرِ اللهِ حيَاةُ النُّفُوسِ (٥) بالإرْشادِ (١).

والرَّابع: أنَّه الرَّحمُّ، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ.

والخامِس: أنَّ أَرْواحَ الخلْقِ(٧): لا ينزل ملَكٌ إلَّا ومعَهُ رُوحٌ، قالَه مُجاهِدٌ.

والسَّادس: أنَّه القُرآنُ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

فعلَى هذَا سمَّاه رُوحًا؛ لأنَّ الدِّين يحيَا بهِ، كَمَا أنَّ الرُّوحَ تُحيى البدَنَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه الطـبري في تفسـيره (۱۷/ ۱۲۵)، وعـزاه السـيوطي في الـدر المنشـور (٥/ ١٠٩) إلى ابـن جريـر وابـن أبي حاتــم عـن ابـن عبَّـاس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٦٦) عن مجاهد.

<sup>(</sup>٣) في (ر): تنزل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٥) في معاني الزجاج: للنفوس.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٧) في (م): أنه أرواح الخلائق.

وقالَ بعْضُهم: الباءُ في قوْلِه: ﴿ بِٱلرُّوجِ ﴾ بمعْنَى: معَ، فالتَّقْدِيرُ (''): معَ السَّوْوِمِ، ﴿ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ بعْنِسي: الأنْبِياءَ ﴿ مَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ \* يعْنِسي: الأنْبِياءَ ﴿ أَنْ أَنْذِرُواۤ اللهِ .

ق الَ الزَّجَّاج: والمعْنَى: أنْ فِروا أَهْ لَ الكُفْرِ والمَعَاصِي بِ ﴿ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ الْآ أَنَا ﴾؛ أي: مُرُوهُم بتوْحِيدي (٢)، وق الَ غيرُه: أنْ فِروا بِ ﴿ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا ﴾؛ أي: مُرُوهُم (٣) بالتَّوْحيدِ معَ تَخْوِيفِهم إِنْ لَم يُقِرُّوا.

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيدُ مُّبِينٌ ١ ﴾ [النحل: ٤].

قوْلُه تعَالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نَطُفَة ﴾ قالَ المفَسِّرُونَ: أحدَ أُبِيُّ اللهُ هذَا المُن خلَفٍ عظمًا رَمِيمًا، فجعَل يفتُه ويقُول: يا مُحمَّدُ! كيْفَ يبْعَثُ اللهُ هذَا بعدَمَا رمَّ؟.

فنزَلَتْ فيهِ (١) هذِه الآيةُ، والخَصِيمُ: المخاصمُ، والمبين: الظَّاهِرُ الخُصومَةِ.

والمغننى: أنَّه مخْلُوقٌ مِن نُطفةٍ، وهوَ معَ ذلِك يَخاصِمُ ويُنْكر البعْثَ، أَفَلَا يُحاصِمُ ويُنْكر البعْثَ، أفلَا يُستدلُّ بأوَّلهِ على آخِرهِ، وأنَّ مَن قدرَ على إيجادِهِ أوَّلًا، قدرَ على إيجادِهِ أوَّلًا، قدرَ على إيجادِهِ أوَّلًا، قدرَ على إعادَتِهِ ثَانِيةً؟.

<sup>(</sup>١) في (م): تقديره.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه (۳/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٣) في (س): أنذروهم.

<sup>(</sup>٤) ليست في (س)، و(م).

<sup>(</sup>٥) في (ر): يقدر.

وفيهِ تنبيه على إنْعامِ اللهِ عليهِ حيثُ (۱) نقلَه مِن حالِ ضعْفِ النُّطْفةِ إلى القوَّة الَّتي أمكَنَهُ معَها الخِصَام.

﴿ وَٱلْأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَتَغَمِلُ أَنْفَالَكُمْ إِلَى بَلَا لَمْ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تَرْبِحُونَ وَحِينَ تَنْرَحُونَ ۞ وَتَغْمِلُ أَنْفَالَكُمْ إِلَى بَلَا لَمْ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تَرْبُحُمْ لَرَءُونَ وَحِينَ تَرَكُمُ لَرَءُونَ تَرْحِيمٌ ۞ ﴾ [النحل: ٥-٧]. تَكُونُواْ بَلِفِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنْفُسُ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَءُونَ تَرْحِيمٌ ۞ ﴾ [النحل: ٥-٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ ﴾ الأنعام: الإبِلُ، والبقر، والغنَم. قُولُه تعَالى: ﴿ لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ ﴾ فيه قُولُانِ:

أحدُهما: أنَّه مَا اسْتُدفئ بهِ مِن أَوْبارِها تُتَّخذُ ثِيابًا، وأُخبِية، وغيْرَ ذلك، رَوى العَوفيُ عن البن عبَّسِ أنَّه قالَ: يعْني بالدِفْ: اللِّباسَ(٢)، وإلى هذَا المعْنَى ذهَب الأكْثرُونَ.

والشَّاني: أنَّه نسْلُها. رَوى عكرِمَةُ عن ِ ابْنِ عبَّاسٍ: ﴿ فِيهَا دِفْءٌ ﴾ قالَ: السِفُءُ: نسْلُ كُلِّ دابِّةٍ (٣)، وذكر ابْنُ السَّائبِ قالَ: يُقال: السِفْء أَوْ لَادُها، ومَن لَا يَحِمِلُ مِنَ الصِّغارِ (١)، وحكى ابْنُ فارسِ اللُّغويُّ عنِ

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): حين.

<sup>(</sup>٢) أخرجـه الطـبري في تفسـيره (١٧/ ١٦٨)، وعـزاه السـيوطي في الـدر المنثـور (٥/ ١١٠) إلى ابـن جريـر وابـن المنـذر وابـن أبي حاتـم عـن ابـن عبَّـاس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ٣٥٣)، والطبري في تفسيره (١٧/ ١٦٨) من طريق سياك، عن عكرمة، عن ابن عباس، قوله: ﴿ لَكُ مُ فِيهَا دِفَّ مُ وَمَنَافِعُ ﴾ قال: نسل كلّ دابة، وذكره السيوطي في الدر المنشور (٥/ ١١٠) إلى عبد الرزاق والفريابي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٤) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٧٩).

الأُمويّ، قالَ: الدِفْءُ عنْدَ العرَب: نَشَاجُ الإبِلِ وأَلْبَانِهَا(١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَنَافِعُ ﴾؛ أي: سِوى الدِفْء مِنَ الجُلُودِ، والألْبَانِ، والنَّسُلِ، والرُّكوبِ، والعمَلِ عليْهَا، إلى غير ذلِك، ﴿ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ والنَّسُلِ، والرُّكوبِ، والعمَلِ عليْهَا، إلى غير ذلِك، ﴿ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ يعْنِي: مِن لحُومِ الأَنْعَامِ.

قوْلُ م تعَ الى: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ ﴾؛ أي: زِينَةٌ، ﴿ حِينَ تُرِيحُونَ ﴾؛ أي: حين تَرِدُونَهَا إلى مرَاحِهَا(٢)، وهو المكانُ الَّذِي تأوي إليه، فتَرْجِعُ عِظامَ السَّفُروعِ والأسْنِمَةِ، فيُقال: هذَا مَالُ فُلانٍ، ﴿ وَحِينَ تَشْرَحُونَ ﴾: تُرسِلُونَها بالغَدَاة إلى مَراعِيهَا.

فَإِنْ قِيلَ: لِمَ قَدَّم الرَّواحِ وهُوَ مُؤخَّرٌ؟.

فالجوَابُ: أنَّها في حالِ الرَّواحِ تكُونُ أَجْهلَ؛ لأنَّها قدرعَتْ، وامْتلأَتْ [41/1] ضُروعُها، وامْتدَّتْ أسْنِمتُهَا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَتَعْمِلُ أَنْقَالَكُمْ ﴾ الإشَارةُ بهذَا إلى ما يطيق (٣) الخمْلَ منْهَا، والأَنْقَالُ: جمْعُ ثُقَالٍ، وهو متَاعُ المسَافرِ.

وفي قوْلِه تَعَالى: ﴿ إِلَىٰ بَلَيْرٍ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه عامٌّ في كُلِّ بلدٍ يقْصدُه المسافِرُ، وهوَ قوْلُ الأكْثَرينَ.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) في (ر): مراحلها.

<sup>(</sup>٣) في (م): تطيق.

والشَّاني: أنَّ المرادَبهِ: مكَّةَ، قالَه عكرِمَةُ، والأوَّل أصَّحُ، والمعْنَى: أنَّها تحملُكُم إلى كُلِّ بلَدٍ لَو تكلفْتُم أنْتُم بلُوغه لم تبلغُوهُ إلَّا بشقَّ الأنْفُسِ.

وفي معْنَى «شِقِّ الأنْفُس» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه المشقَّةُ، قالَه الأكْثَرُونَ.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُقَال: نحْنُ بشقٌ مِنَ العَيْشِ؛ أي: بجَهْدِ('')؛ وفِي حدِيثِ أُمِّ زرْعِ: "وَجَدَنِي فِي أَهْلِ غُنَيْمَة بِشِقٌ "('').

والشَّاني: أنَّ الشِّقَ: النِّصْفُ، فكانَ الجهَدُ يُنْقِص مِن قوَّةِ الرَّجُل ونفْسِه كأنَّه قد ذَهَب نصْفُه، ذكرَه الفرَّاءُ(٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾؛ أي: حِينَ مَنَّ عَلَيْكُم بالنِّعَم الَّتِي فيهَا هِذِه المرَافِقِ<sup>(1)</sup>.

﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْمِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَعْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ [النحل: ٨].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَٱلْخَيْلَ ﴾؛ أي: وخلَقَ الخَيْلَ ﴿ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَنِينَةً ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: وخلَقَها زِينةً (٥).

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري حديث رقم (١٨٩٥)، ومسلم (٢٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٩٧).

<sup>(</sup>٤) في (م): الرفق.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٢).

# فَضُلٌ

ويجوزُ أَكُلُ لِخْمِ الخَيْلِ، وإنَّما لم يُذكرْ فِي الآيةِ؛ لأَنَّه ليْس هوَ المَقْصُودُ، وإنَّما معظَمُ المقْصُودِ بها: الرّكوبُ والزِّينةُ، وبهذَا قالَ الشَّافعِيُّ. وقالَ أبو حَنيفةَ، ومالِكٌ: لا تُؤكلُ لُحُومُ الخيْلِ(١).

قُولُه تِعَالى: ﴿ وَيَغْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

ذكر قومٌ مِنَ المَفسِّرينَ: أنَّ المرَاد بهِ عجائِبُ المَخْلُوقاتِ فِي السَّمَواتِ والأَرْضِ الَّتِي لم يُطَّلعُ عليْهَا؛ مثْلُ مَا يُروى: أنَّ للهِ ملكًا مِن صِفَتِه كذَا، وتَحْتَ العرَش نهرٌ مِن صِفَتِه كذَا.

(١) اختلف أهل العلم في حكم أكل لحم الخيل على ثلاث مذاهب:

المذهب الأول: الجواز: الحتاره من الصحابة عبد الله بن الزبير و أسياء وهو مذهب الشافعي وأحمد ومحمد وأبو يوسف وابن حبيب من المالكية وإسحاق والظاهرية غيرهم من أهل العلم. قال الشافعي الأم: كل ما لزمه اسم الخيل من العراب والمقاريف والبراذين، فأكلها حلال. قال ابن قدامة المقدسي الكافي: الحيوان ثلاثة أقسام: أهلي فيباح منه بهيمة الأنعام؛ لقول الله تعالى: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلأَنْفَرِ ﴾ والخيل كلها. قال ابن الهام الفتح القدير: "وَيُكْرَهُ كَم الْفَرَسِ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةً"، وَهُو قَوْلُ مَالِكِ.

المذهب الشاني: الكراهة ذهب إليه الأوزاعي وأبو عبيد وهو قول لمالك ورواية عن أبي حنيفة، قال ابن عبد البر: ولا تؤكل الخيل عند مالك كراهية لا تحريبًا.

المذهب الثالث: التحريم وهو مذهب ابن عباس وقول لأبي حنيفة وهو المعتمد من مذهب مالك. قال الموصلي الحنفي الاختيار: ولا يحل أكل كل ذي نباب من السباع ولا ذي نخلب من الطير، ولا تحل الحمر الأهلية ولا البغال ولا الخيل. انظر: الأم للشافعي (٢/ ٢٧٥)، الكافي في فقه الإمام أحمد (١/ ٥٥٦- ٥٥٧)، وفتح القدير؛ للكهال ابن الهام (٩/ ٥٠١)، والكافي في فقه المدينة (١/ ٤٣٦)، والاختيار لتعليل المختار (٥/ ١٤).

وقالَ قَوْمٌ: هُوَ مَا أَعَدَّ اللهُ لأَهْلِ الجُّنَّةِ فِيهَا، ولأَهْلِ النَّارِ.

وق الَ أبو سُليهانَ الدِّمش قيُّ: في النَّاسِ مَنْ كرِهَ تَفْسِيرَ هـذَا الحرْفِ. وق الَ الشَّعْبي: هـذَا الحرْفُ مِن أَسْرَادِ القُرآنِ.

﴿ وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ وَلَوْ شَاءً لَمَدَدَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ هُوَ اللّهِ وَعَلَى اللّهِ وَمِنْهَا جَآيٍرٌ وَلَوْ شَاءً لَمَدَدُكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ألذِي أَلَذِي أَلَزَلُ مِن السَّمَاءِ مَآيٌ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ يُلْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْوُنَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ إِنَّ فِي يُنْفِئُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْوُنَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ إِنَّ فِي وَلِكَ لَائِهُ لِي الزَّرْعَ وَالزَّيْوُنِ وَالنَّحِيلُ وَالنَّعَنَبَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ إِنَّ إِنَّ فِي وَلِكَ لَائِهُ لِهُ إِلَيْهُ وَمِن كُلِّ النَّمَالَةُ إِنَّ إِنَّ فِي اللّهِ اللهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ ﴾.

القَصْدُ: اسْتقامَةُ الطَّريقِ، يُقال: طَريقُ قصْدٍ وقاصِدٍ؛ إذا قصَدَ بِكَ ما تُريد. قالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: وعلَى اللهِ تبْيِينُ الطَّريقِ المستقِيمِ، والدُّعاءُ إليْهِ بالحُجَج والبُرهانِ(۱).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمِنْهَا جَاَيِرٌ ﴾.

قَالَ أَبِو عُبِيدةً: السَّبِيلُ لفْظُه لفْظُ الواحِدِ، وهوَ في موْضِع الجمِيعِ، فكأنَّه قَالَ: ومِنَ السُّبُلِ سَبِيلٌ جائِرٌ(٢).

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: لَمَّا ذُكرَ السَّبِيلُ، دلَّ على السُّبُلِ. فلِذلكَ قالَ: ﴿ وَمِنْهَا جَا إِنْ ال

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٥٧).

وَلَا يَبْقَى عَلَى الْحَدَثَ انِ حَيٌّ فَهَلْ يَبْقَى عَلَيْهِنَّ السِّلَامُ

أَرَاد: فَهَلَ يَبْقَى عَلَى الْحُوَادِثِ، والسَّلامُ: الصُّخُورُ، قَالَ: وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونُ إِنَّا الصَّبِيلَ يَكُونَ إِنَّا السَّبِيلَ يَكُونَ إِنَّا قَالَ: ﴿ وَمِنْهَا ﴾؛ لأنَّ السَّبِيلَ يُذكَّرُ ويُؤنَّث، فالمعْنَى: مِنَ السَّبِيلَ جَائِرٌ.

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: المعننى: ومِنَ الطُّريقِ(١) جائِرٌ لا يهْتَدُون فيهِ، والجَائِرُ: العادِلُ عنِ القصدِ(١).

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: ومنْهَا جائِرُ الأهْوَاءِ المختلفَةِ (٣). وقالَ ابْنُ المباركِ: [٩٤٤/ب] الأهْوَاءُ والبِدَعُ (١).

قوُلُه تعَالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءٌ ﴾ يعْنِي: المطَرَ ﴿ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ ﴾ وهو مَا تشربُونَه.

﴿ وَمِنْهُ شَجَرُ ﴾ ذكر ابْنُ الأنْبارِيِّ في معْنَاه قوْلَيْنِ:

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): الطرق.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٧٦)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١١٤) إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عبّاس في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱللّهِ قَصْدُ ٱلسّكِيلِ ﴾ يقول: البيان ﴿ وَعَلَى ٱللّهِ قَصْدُ ٱلسّكِيلِ ﴾ يقول: البيان ﴿ وَمِنْهَا جَمَارٌ ﴾ قال: الأهواء المختلفة.

<sup>(</sup>٤) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٢٥)، والواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٣٣)، والبغوى في معالم التنزيل (٥/ ١١).



أحدُهما: ومنْ مَسقِي شَهِرِ، وشربُ شهرِ، فخلَفَ المضافَ إليه المضافُ؛ كقوْلِه: ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٩٣].

والثَّاني: أنَّ المعنني: ومِن جهةِ المَاءِ شَجرٌ، ومِن سَفْيهِ شجرٌ، ومِن نَاحِيته شَجرٌ، ومِن الكامل]:

..... أَقْوَيْنَ مِنْ حِجَجٍ وَمِنْ شَهْرِ (١)

أي: مِن مَمَرٌ حِجَج.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: والمرَادُ بِهِ ذِه الشَّجرِ: المُرْعَى (٢). وقالَ الزَّجَّاجُ: كُلُّ مَا نَبَتَ (٣) علَى الأرْض فهُ و شَجرٌ، قالَ الشَّاعر يصِفُ الخيْلَ [من الرجز]:

يَعْلِفُهَا اللَّحْمَ إِذَا عَنَّ الشَّجَرْ وَالْخَيْلُ فِي إِطْعَامِهَا اللَّحْمَ ضَرَرْ(''

لَمِنِ الدِّيَارُ بِقُنَّةِ الْحِجْرِ \*\*\* .....

(٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٢).

(٣) في (م): ينبت.

(٤) الرجز للنصر بن تَوْلَب في ديوانه (ص: ٣٥٥)، وفيه: (عَـسْرَ) بدل: (ضرَرْ). واللسعر والشعراء (ص: ١٩١)، وفيه: (الشحم) بدل: (اللحم)، والأغاني (٢٢/ ٢٧٩)، واللسان (٨/ ٢٦٧) (هشش)، وبلانسبة في تهذيب اللغة (٤/ ٣٢٤٨) (لحم)، وسمى اللبن=

<sup>(</sup>۱) البيت في ديوان زهير (ص: ٨٦)، ومعاني القرآن؛ للزجاج (٢/ ٤٧٨)، وتهذيب اللغة (٤/ ٣٤٥٤)، والجمل المنسوب للخليل (ص: ١٦١)، والجمل؛ للزجاجي (ص: ١٣٩)، والإنصاف (ص: ٣١٥). والقنة -بالضم-: أعلى الجبل وأراد بها هنا ما أشرف من الأرض. والحجر -بكسر الحاء-: منازل ثمود بناحية الشام عند وادي القرى. وأقوين: خلون وأقفرن، وصدره:

يعْنِي: أَنَّهُم يسْقُون الخَيْلَ اللَّبِنَ إِذَا أَجْدَبَتِ الأَرْضُ (١). و ﴿ تُسِيمُونَ ﴾ بمعْنَى: تَرعَون، يُقال: سامَتِ الإبِلُ فهِيَ سائِمَةٌ ؛ إِذَا رعَتْ، وإنَّما أُخذ ذلِك مِنَ السُّومَةِ، وهيَ: العلَامةُ، وتأويلُها: أنَّها تُؤثِّر في الأرْض برعْيها عَلامَات.

قُولُه تعَالى: ﴿ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرَعَ ﴾ ورَوى أبو بكْرٍ عن عاصِمٍ: «نُنْبِتُ» بالنُّون (٢٠).

ق الَ ابْنُ عبَّ اسٍ: يُريد الحبُ وبَ"، ومَا بعْدَ هذا ظاهِرٌ إلى قوْلِه تعالى: ﴿ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَتُ إِلَى قَوْلِه تعالى: ﴿ وَالنَّجُومُ مُسَخَّراتُ إِأَمْرِهِ ﴾ ق الَ الأخفشُ: المعْنَى: وجعَل النَّجومَ مُسخَّراتٍ، فج ازَ إضهارُ فعْل غيْرَ الأوَّلِ؛ لأنَّ هذا المضمرَ، في المعْنَى مثْلُ المظهَرِ، وقد تفْعَلُ العربُ أشدَّ مِن هذَا، ق اللَّاجز [من الرجز]:

تَسْمَعُ فِي أَجْوَافِهِنَّ صَرَدَا وَفِي الْيَدَيْنِ جُسْأَةً وَبَدَدَا(١)

تسمع للأحشاء منه لغطا \*\*\* ولليدين.....

وورد في الخصائص؛ لابن جني (٢/ ٤٣٢)، ورواية صدره:

تسمع للأجواف منه صرَدًا \*\*\* .....

<sup>=</sup> لحمًا؛ لأنها تسمن على اللبن.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) قراءة سبعية، انظر: السبعة (ص: ٣٧٠)، والتيسير (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٥٨).

<sup>(</sup>٤) الرجــز بـــلا نســـبة في معـــاني القـــرآن؛ للأخفــش (٢/ ٤١٥)، ومعـــاني القـــرآن؛ للفــراء (١/ ٤٠٥)، وروايتــه فيـــه:

0

المعْنَى: وتَرى في اليَديْنِ. والجُسْأَةُ: اليَبَسُ. والبَدَدُ: السَّعَةُ(١).

وقالَ غيرُه: قوْلُه تعَالى: ﴿ مُسَخَرَتُ ﴾ حالٌ مؤكدةٌ؛ لأنَّ تسخيرَ هَا قد عُرف بقوْلِه تعالى: ﴿ مُسَخَرَ ﴾ وقرأ ابْنُ عامِر: ﴿ وَالشَّمْسُ والْقَمَرُ وَالنَّجُومُ مُسخَّرَاتٌ ﴾ وألنَّجُومُ مُسخَّرَاتٌ ﴾ وألنَّجُومُ مُسَخَرَتُ ﴾ ((فعًا كلّه، ورَوى حفْصٌ عنْ عاصِم: بالنَّصب، كالجمهُ ورْ، إلَّا قوْلَه تعَالى: ﴿ وَالنَّجُومُ مُسَخَرَتُ ﴾ (()) فإنَه وفعُها ((").

﴿ وَسَخَرَ لَكُ مُ الْفَلُ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْفَكُرُّ وَالنَّجُومُ مُسَخَرَتُ إِلَى إِلَى فَعْلَقًا إِنَ فَي ذَلِكَ لَا يَتَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُغْلِقًا الْوَنَهُ إِلَى فَا ذَلِكَ لَاَيتُهُ لِقَوْمِ يَدْكُرُونَ ﴿ وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُغْلِقًا الْوَنَهُ إِلَى الْأَرْضِ مُغْلِقًا الْوَنَهُ إِلَى اللَّهُ لَكُمْ اللَّهِ مَا خَرَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّلْمُ

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا ذَرَا لَكُمْ ﴾؛ أي: وسخَر مَا ذراً لكُم. وذراً بمغنَى: خلَق. وهُوسُ فيهِ بمغنَى: خلَق. وهُوسُخَر ٱلْبَحْرَ ﴾؛ أي: ذلَّ لَهُ للرُّكوبِ والغوْصِ فيهِ ﴿ لِتَأْكُ لُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِتَيًا ﴾ يغنِي: السَّمكَ ﴿ وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾ يغنِي: الدُّرَ، واللُؤلُونَ والمُرْجَانَ، وفي هذَا دلاَلَةٌ على أنَّ حالِفًا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) ما بين الهلالين ساقط من (س).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة (٣٧٠)، والتيسير (ص: ١٣٧).

لو حلف: لا يلبِسُ حُليًّا، فلبِسَ لؤُلؤًا، أنَّه يُخنَثُ، وقالَ أبو حَنيفة: لا يُخنَثُ، وقالَ أبو حَنيفة: لا يُخنَثُ (۱).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ ﴾ يعْنِي: السُّفنَ.

وفي معْنَى ﴿ مَوَاخِـرَ ﴾ قولَانِ:

أحدُهما: جَواري، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

قَالَ اللُّغُويُّونَ: يُقَال: مُحْرَتِ السَّفِينةُ مُحرًّا؛ إذا شُقَّتِ الماءَ في جرَيَانِهَا.

والثَّاني: المواقِرُ(٢)، يعْنِي: المملُّوءةَ، قالَه الحسَنُ.

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَلِتَ بْتَعْوُا مِن فَضَّلِهِ } قَوْلَانِ:

أحدُهما: بالرُّكوبِ فيهِ للتِّجارةِ ابْتغاءَ الرَّبح مِن فضل اللهِ. [40٠]

والثَّاني: بها تستَخْرِجُون مِن حلْيتِهِ، وتصيدُونَ مِن حيتَانِه.

قَالَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: وفِي دنحُولِ الوَاوِ فِي قَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَلِتَ بَتَغُوا مِن فَضَالِهِ عَلَى ا

أحدُهما: أنَّها معْطُوفةٌ على لَامٍ محْذُوفةٍ، تقْدِيرُه: وترَى الفُلْكَ موَاخِرَ فِيهِ لِتنتَفِعُوا بذلِكَ ولِتبْتَغُوا.

<sup>(</sup>١) انظر: الهداية في شرح بداية المبتدي (٢/ ٣٣٦)، ومجمع الأنهر في شرح ملتقى البحرين (١/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: المواخر. وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٨١) من طريق عبد الوارث قال: المواقر. قال: المواقر.

والثَّاني: أنَّهَا دخلَتْ لِفعْلِ مُضْمرٍ، تقْدِيرُه: وفعَل ذلِك لكِي تبْتَغُوا(١٠).

قوْلُسه تعَسالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى ﴾؛ أي: نصَسبَ فيهَا جِسالًا ثوَابِستَ ﴿ أَن تَمِيدَ ﴾؛ أي: لِئِسلًا تميسدَ.

وق الَ الزَّجَ اجُ: كراهَ قَ أَنْ تمي ذَ، يُق ال: ما ذَ الرَّجُ لُ يوي دُ ميْ دًا؛ إذا أُدير (٢) بِهِ (٣).

وقالَ ابْنُ قُتيبة: الميدُ: الحركة والميْلُ، يُقال: فلانٌ يمِيدُ في مشيتِه؛ أي: يتكفَّأُنا).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَنْهَزُا ﴾ قَالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: وجعَل فيهَا سُبُلًا؛ لأنَّ معْنَى «أَلْقَى»: ﴿ لَقَلَّكُمْ مَّهُتَدُونَ ﴾؛ معْنَى «أَلْقَى»: ﴿ لَقَلَّكُمْ مَّهُتَدُونَ ﴾؛ أي: لِكي تهتدوا(١٠) إلى مقاصِدِكُم.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَعَلَمَتِ ﴾ فِيها ثَلاثةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّها معالِمُ الطُّرقِ بالنَّهارِ، وبالنَّجم هُم يهْتَدُون باللَّيلِ، رَواه

<sup>(</sup>١) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) في نسخة المعاني المطبوعة: دِيرَ.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٢)، وفيه: والميد: الحركة والميل. ومنه يقال: فلان يَمِيدُ في مشيته: إذا تَكَفَّأ.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٦) في (م): أي: لعلكم تهتدون.

العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١).

والشَّاني: أنَّهَا النُّجُوم أيْضًا، منْها ما يكونُ علامةً لا يُهتدى بهِ، ومنْهَا ما يُهتدى بهِ، ومنْهَا ما يُهتدى بهِ، قالَه مُجاهِدٌ، وقتادَةُ، والنَّخَعِيُّ.

والثَّالث: الجِبَالُ، قالَه ابْنُ السَّائِب، ومُقاتِلٌ (٢).

وفي المرادِ بالنَّجمِ أَرْبَعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الثُّريَّا، وبَناتُ نعْشِ (٣)، والفرقدَانِ (١)، والجَدْي، قالَه السُّدِّيُّ.

والثَّاني: أنَّه الجَدْي، والفَرقَدَانِ (٥)، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۸۰) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس ﴿ وَعَلَكُنَتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْنَدُونَ ﴾ يعني بالعلامات: معالم الطرق بالنهار، وبالنجم هم يهتدون بالليل. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١١٨) إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٢).

<sup>(</sup>٣) بنات نعش: سبعة كواكب؛ أربعة منها نَعْش؛ لأنها مُربعة، وثلاثةٌ بناتُ نعش؛ الواحد ابنُ نَعْش؛ لأنَّ الكواكب مذكر فيذكرونه على تذكيره، وإذا قالوا: ثلاث أو أربع، ذهبوا إلى البنات. انظر: المحيط في اللغة (١٠/ ٤١٩) (نوأ)، والأزمنة والأمكنة (ص: ١٣٩ – ٤٥)، واللسان (٧/ ٤٧٤) (نعش).

<sup>(</sup>٤) الفرقدان: نجمان مُنيران في بنات نعش، يضرب بهما المشل في طول الصحبة في التساوي والتشاكل، وقيل: نجمان في السماء لا يغربان ولكنهما يطوفان بالجدي، وقيل: كوكبان في بنات نعش الصغرى. انظر: اللسان (٦/ ٣٤٠٢) (فرقد)، وجنى الجنتين في تمييز نوعي المثنيين (ص: ٨٦).

<sup>(</sup>٥) في (م): أنه الفرقدان والجدي.

والنَّالث: أَنَّه الجَدْي وحْدَه؛ لأنه أثْبَتُ النُّجومِ كُلِّها في مرْكَزِه، ذكرَهُ المَاوردِيُّ (۱).

والرَّابع: أنَّه اسْمُ جنْسٍ، والمرّادُ جمِيعُ النُّجُومِ، قالَهُ الزَّجَّاجُ (٢).

وقرأ الحسنُ، (والضَّحَّاك، وأبو المتوكِّل) (٣)، ويخيَى بْنُ وثَّابِ: «وبالنُّجُم» بضمَّ النُّونِ وإسْكانِ الجِيم، وقرأ الجَحْدرِيُّ: «وبالنُّجُم» بضمًّ النُّونِ والجِيم، وقرأ الجَحْدرِيُّ: «وبالنُّجُم» بضمًّ النُّونِ والجِيم، وقرأ مُجاهِدٌ: «وبالنُّجُوم» بواوٍ على الجمْع (١٠).

وفي المرَادِ بهذَا الاهْتِداءِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: الإهتداء إلى القِبْلَةِ.

والثَّاني: إلى الطَّرِيقِ في السَّفَرِ.

﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لَا يَغْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا أَ إِن اللَّهَ لَعَلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ تَحْصُوهَا أَ إِنَ اللَّهَ لَعَلُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ النحل: ١٧ - ١٩].

قولُ تعَالى: ﴿ أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَعْلُقُ ﴾ يعْنِي: الأوْثَانَ، وإنَّما عبَّر عنْهَا بِ «مَنْ»؛ لأنَّهُم نحَلُوها العَقْلَ والتَّمِيزَ. ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ يعْنِي: المشْرِكينَ، يقُول: أفلا تتعِظُونَ كمَا اتَّعَظ المؤمِنُونَ؟.

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (م).

<sup>(</sup>٤) قراءات شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ٨)، وشواذ ابن خالويه (ص: ٧٢)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٦٩)، والبحر المحيط (٥/ ٤٨٠).

قَالَ الفَرَّاءُ: وإنَّهَا جَازَ أَنْ يَقُولَ: ﴿ كُمَن لَا يَعَٰلُقُ ﴾؛ لأنَّه ذُكِر معَ الخَالِقِ؛ كقوْلِه: ﴿ فَيَنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى رِجَلَيْنِ ﴾ [النور: ٥٤]، والعرَبُ تقُول: اشْتبَهَ عليَّ الرَّاكِبُ وجمَلُه (١)، في الْذري مَنْ ذَا مِنْ ذَا؛ لأنَّهم لمَّا جَعُوا بِيْنَ الإنْسانِ وغيْره، صلُحَتْ «مَن» فيها جميعًا (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَاۤ ﴾ قد فسَّرْناه في سورةِ (٣) إبراهيم [آيسة: ٣٤].

قوْلُه تعَالى: ﴿إِنَ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ ﴾؛ أي: لِما كانَ منْكُم مِن تقْصِيرِ كُم فِي شَكْرِ نِعمِهِ ﴿ رَحِيمٌ ﴾ بكُم إذْ لم يقطعُهَا عنْكُم بتَقْصِيرِ كُم (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ رَوى عبْدُ الْوارثِ، [٥٠]ب] إلَّا القرَّازَ «يُسِرُّون» و «يُعْلِنُونَ» باليَاءِ (٥٠).

﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ۚ أَمْوَتُ غَيْرُ اللَّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ۚ أَمْوَتُ غَيْرُ الْحَيْلَةِ وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ۖ ﴾ [النحل: ٢٠ - ٢١].

<sup>(</sup>۱) في (ر)، والمعاني للفراء: وحمله. وانظر: تفسير الطبري (۱۷/ ۱۸۷)، والتفسير البسيط؛ للواحدي (۱۳/ ۳۷).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر)، و(س).

<sup>(</sup>٤) ليست في (س).

<sup>(</sup>٥) قراءة سبعية، قرأ عاصم في رواية هبيرة والقوّاس عن حفص بالياء فيها، ويروى عن عبد الوارث عن أبي عمرو، وهو آحاد عنهم. انظر: السبعة (ص: ٣٧١)، وجامع البيان في القراءات السبع (٣/ ١٢٧١)، والمستنير في القراءات (ص: ٦٢٧)، وتفسير القرطبي (١٠/ ٦٣).

0

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ قرَأَ عاصِمٌ: يَدْعُونَ، باليَاءِ(١).

[قوُلُه تعَالى] (٢): ﴿ أَمَوَتُ غَيْرُ أَحْيَا مِ الْعَنِي: الأصنامَ. قَالَ الفَرَّاءُ: ومعْنَى الأمْوَاتِ هاهُنا: أَنَّهَا لَا رُوحَ فيهَا (٣). قَالَ الأَخْفَشُ: وقوْلُه: ﴿ غَيْرُ لَحْيَامُ اللهُ وَقَوْلُه: ﴿ غَيْرُ لَكُنَّا مِ اللهُ تَوْكِيدٌ (١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ «أَيَّان بمَعْنى: متّى.

وفِي المشارِ إليْهِم قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها الأصْنَامُ، عبَّرَ عنْهَا كما يُعبَّرُ عن الآدَمِينَ.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: وذلِك أنَّ اللهَ تعَالى يبْعَثُ الأصْنامَ لَمَا أَرْوَاحٌ ومعَهَا شَا طِينُهَا، فيتَبرَّؤُونَ مِن عبادَتِهم، ثُم يُؤمر بالشَّياطينِ والَّذينَ كانوا يعْبَدُونها إلى النَّار (٥٠).

والثَّاني: أنَّهُم الكفَّارُ، لَا يعلَمُون متَى بعْثهُم، قالَه مُقاتِلٌ (١).

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) من (ر).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (٣/ ٥٩)، والتفسير البسيط (١٣/ ٣٩).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٣).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ إِلَا هُكُمْ إِلَهُ وَخِدُ ﴾ قد ذكرْنَاه في سُورةِ البقرة [آية: ١٦٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾؛ أي: بالبعْثِ والجَزَاءِ ﴿ فَكُومُهُم مُّسْتَكَمِرُونَ ﴾؛ أي: ﴿ وَهُم مُّسْتَكَمِرُونَ ﴾؛ أي: متنبعُونَ مِن قبُولِ الحَقِّ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَاجَرَمَ ﴾ قد فسَّرْنَاه في هود [آية: ٢٢]، ومعْنَى الآية: أنَّه يُجازِيهم بسرِّهِم وعلَنِهِم؛ لأنَّه يعلمُه. والمستخبِرُون: المتكبِّرُونَ عنِ التَّوحيدِ والإيمانِ.

وقالَ مُقاتِلٌ: ﴿ مَا يُسِرُّونَ ﴾ حِين بَعَثُوا في كُلِّ طريقٍ مَن يصدُّ النَّاسَ عن رسُولِ اللهِ ﷺ، ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ حِين أظْهَرُوا العدَاوَةَ لِرسُول اللهِ (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم ﴾ يعْنِي: المستكْبِرينَ ﴿ مَاذَاۤ أَنزَلَ رَبُّكُونَ ﴾ على مُحمَّد ﷺ؟.

قَالَ الزَّجَّاجُ: «مَاذَا» بِمعْنَى «مَا الَّذِي» و﴿ أَسَطِيرُ ٱلْأُولِينَ ﴾ مرْفُوعةٌ على الجَوابِ، كأنَّهُم قالُوا: الَّذِي أَنْزَل: أَسَاطِير الأَوَّلِينَ؛ أي: الَّذِي تَذْكُرونَ أَنْتُم أَنَّه مُنزَّلُ: أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (۱).

وقد شرحْنَا معْنَى الأسَاطِير فِي الْأَنْعَام.

ق الَ مُقاتِلٌ: هُمُ الَّذِين بعَنَهُمُ الولِيدُ بُنُ المغيرةِ فِي طُرِق مكَّةَ يصدُّونَ النَّاسَ عن الإيهانِ، ويقُول بعْضُهُم: إنَّ مُحمَّدًا سَاحِرٌ، ويقُول بعْضُهُم: إنَّ مُحمَّدًا سَاحِرٌ، ويقُول بعْضُهُم: شاعِرٌ، وقد شرحْنَا هذَا المعْنَى في الجُجْرِ في ذكْرِ المَقْتَسِمينَ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ ﴾ هذه لامُ العَاقبةِ، وقد شرخناها في غير موْضِع، والأوْزَارُ: الآثامُ، وإنّها قالَ: كامِلةً؛ لأنّه لم يُكفّر منْها شيءٌ بها يُصِيبهُم مِن نكبَةٍ، أو بليّةٍ، كها يُكفّر عنِ المؤمِن، ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغيرِ دلِيلٍ، وإنّها حَلُوا مِن يُضِلُّونَهُم بِغيرِ دلِيلٍ، وإنّها حَلُوا مِن أَوْزارِ الأنْبَاعِ؛ لأنّهم كانُوا رُؤساء يُفتدى بهِم في الضّلالَةِ، وقد ذكر ابْنُ الأنْبَاريِّ " في «مِن» وجُهَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها للتَّبْعِيضِ، فهُم يحمِلُون مَا شَرِكُوهم فيهِ، فأمَّا مَا ركِبَه أولئك باختِيارِهِم مِن غيْر تزيينِ هؤلاءِ، فلا يحْمِلُونه، فيصِحُّ معْنَى التَّبْعيض.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٣ – ٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: التفسير البسيط؛ للواحدي (١٣/ ٤٤).

والشَّاني: أنَّ «مِن» مُؤكِّدةٌ، والمعْنَى: وأوْزَار الَّذِين يُضلُّونهم. ﴿ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴾؛ أي: بئِس مَا حِلُوا على ظُهُورِهِم.

قُولُه تعَالى: ﴿ قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾.

قَالَ المُفَسِّرُونَ: يعْنِي به: النَّمْرُودَ بْنَ كَنْعَانَ، وذلِك أَنَّه بنَى صرْحًا طويلًا.

واخْتلفُوا في طُولِه: فقَال ابْنُ عبَّاس: خُسة آلافِ ذِراعِ (۱). وقالَ مُقاتِلٌ: كانَ طولُه فرْسَخيْنِ (۲)(۱). قالُوا: ورَام أنْ يصعَدَ إلى السَّمَاءِ لِيُقاتِلَ مُقاتِلً الْمُعَمِه.

ومعْنَى «المكْرِ» هاهُنا: التَّدْبِيرُ الفاسِدُ.

وِفِي الهَاءِ والميمِ «مِنْ قَبْلِهِم» قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها للمُقْتَسِمينَ على عِقابِ مكَّةَ، قالَه ابْنُ السَّائب.

والثَّاني: لكفَّارِ مكَّة، قالَه مُقاتلٌ (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَتَ ٱللَّهُ بُنْيَنَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ ﴾؛ أي: مِنَ الأسَاسِ.

قى الَ المفسِّرونَ: أَرْسَل اللهُ رَيِحًا فَأَلْقَتْ رأسَ الصَّرِحِ فِي البَحْرِ، وخرَّ عليْهِمُ البَاقِي.

<sup>(</sup>١) ذكره السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢٧١) من رواية الكلبي، وذكره أيضًا الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٧)، والبغوي في معالم التنزيل (٥/ ١٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل، و(س)، و(م): فرسخان، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٥).



قبالَ السُّدِّيُّ: لمَّنا سفَط النصَّرحُ، تَبَلْبَلَتْ أَلْسُنُ النَّناسِ مِنَ الفزَع، فتحكَّمُ وا بثلاثَة وسَبْعينَ لِسنانًا، فلذلِكَ سُمِّيتْ «بابِل»، وإنَّنا كانَ لِسنانُ النَّناس قبْلَ ذَلِك بالشُّريانيةِ (۱).

وهذَا قولٌ مرْدُودٌ؛ لأنَّ التَّبلْبلَ يُوجِب الاخْتِلاطَ والتَّكلُّمَ بشيء غيْرِ مُستقيم، فأمَّا أنْ يُوجِبَ إحْداثَ لُغةٍ مضْبُوطةِ الحَواشي؛ فبَاطِلٌ، وإنَّها اللَّغاتُ تعْلِيمٌ مِنَ اللهِ تعَالى.

فإِنْ قِيلَ: إِذَا كَانَ المَاكِرُ وَاحِدًا، فَكَيْفَ قَالَ: «الَّذِينِ» وَلَمْ يَقُلْ: «الَّذِي»؟. فعنهُ ثلاثَةُ أَجُوبِةٍ:

أحدُها: أنَّه كانَ الماكِرُ ملكًا له أَتْباعٌ، فأُدْخِلوا معَه في الوصْفِ.

والشَّاني: أنَّ العرَبَ تُوقعُ الجمْعَ على الوَاحدِ؛ فيقُول قائِلُهُم: خرجْتُ إلى البصْرَةِ على البِغَالِ، وإنَّما خرَج على بغْل واحِدٍ.

والثَّالث: أنَّ «الَّذِين» غيرُ موقع على واحِدٍ مُعيَّن، لكنَّه يُراد به: قد مكرَ الجبَّارُونَ الَّذِين مِن قبْلِهِم، فكانَ عاقِبَةُ مكْرِهِم رُجُوعَ البلاءِ عليْهِم، ذكرَ هذِه الأجُوبةَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ، قالَ: وذكرَ بعْفُ العُلماءِ: أنَّه إنَّما قالَ: ﴿ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ ، لِيُنبِّهَ على أنَّهم كانُوا تحتّه؛ إذْ لو لم يقُلْ ذلك، لاحتملَ أنَّهُم لم يكونُوا تحتّه؛ لأنَّ العرَبَ تقُولُ: سقَطَ عليْنَا البيْتُ، وخَرَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٩٢ - ١٩٣) من طريق أسباط عن السدي، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٧).

عليْنَا الحانوتُ، وتدَاعتْ عليْنَا الدَّارُ، وليْسوا تحت ذليك(١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَتَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾؛ أي: مِن حيْثُ ظَنُّوا أَنَّهُم آمِنُونَ فيهِ. قالَ السُّدِّيُّ: أُخِذُوا مِن مأْمَنِهِم (٢).

ورَوى عطيَّةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: خرَّ عليْهِم عذَابٌ مِنَ السَّماءِ (٣). وعامَّةُ المفسِّرينَ على ما حكيْناه مِن أنَّه بُنيانٌ سقَطَ.

وقىالَ ابْنُ قُتيبةَ: هـذَا مَثَلٌ، والمعْنَى: أَهْلَكَهُمُ اللهُ، كَمَا هلَكَ مَنْ هُـدِم مشكَنُه مِن أَسْفَلِه، فخَّر علَيْه (1).

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يُخْزِيهِمْ ﴾؛ أي: يذلَّه بالعذَابِ. ﴿ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ يَ ﴾ قرأ نافِعٌ، وأبو عمْرو، وابْنُ عامِر، وعاصِمٌ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: ﴿ شُرَكَاءِ يَ ﴾ الَّذِيسَ بهمْزَةٍ وفتْحِ اليَاءِ، وقالَ البزِّي، عن ابْنِ كثيرٍ: ﴿ شُرَكَايَ ﴾ (٥)؛ مثْل: هداي، والمعْنَى: أين شركائي على زعمِكُم؟ هلَّا دفَعُوا عنْكُم.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٩٤) من طريق عطية العوفي عن ابن عبَّاس، قوله: ﴿ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقَفُ مِن فَرْقِهِمْ ﴾ يقول: عذاب من السماء لمَّا رأوه استسلموا وذلوا.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) قراءات سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧١ - ٣٧٢)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٧).

﴿ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تُشَكَّقُوكَ فِيهِمْ ﴾؛ أي: تُخالِفُون المسْلِمينَ فتعْبُدُونَهُم وهمْ يعْبُدون الله إلله الله الله وقدراً نافِعٌ: «تُشَاقُّونِ» بكسْرِ النُّونِ (١١)، أرَاد: تُشاقُّونَنِي، فحذَفَ النَّونَ الثَّانِيةَ، وأبْقَى الكسْرَةَ تدلُّ عليْهَا، والمعْنَى: كنْتُم تُنازِعُونَنِي فيهِم، وتُخالِفُون أمْرِي لِأَجْلِهِم.

قُولُه تعَالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِيكَ أُوتُوا ٱلْمِلْمَ ﴾ فيهم ثلاثةُ أقوالٍ:

أحدُها: أنَّهُم الملائِكةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: الحَفَظةُ مِنَ الملائِكةِ، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

والثَّالث: أنَّهم المؤمِنُونَ.

فأمَّا «الخِزْي» فقَد شرَحْناه في مِوَاضِعَ. و «السُّوء» هَاهُنا: العذَابُ.

﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ طَالِمِيٓ أَنفُسِمِمٌ فَٱلْقَوَّا ٱلسَّلَرَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَعً بَكَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيدُ مِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَادْخُلُواْ أَتُوبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَبِقْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَيِّرِينَ ﴿ أَنَّ ﴾ [النحل: ٢٨ - ٢٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَّهُمُ ٱلْمَلَيْكَةُ ظَالِمِيَّ أَنفُسِمِمْ ﴾.

ق الَ عكْرِمَةُ: هولاءِ قومٌ كانوا بمكَّةَ أقرُّوا بالإسْلامِ ولم يُهاجِرُوا، فأخْرَجَهُم المشرِكونَ كرهًا إلى بدر، فقُتِل بعْضُهم (٣). وقد شرَحْنا هذا في

<sup>(</sup>۱) قسراءة سبعية، انظسر: السبعة؛ لابسن مجاهسد (ص: ۳۷۱)، والتيسسير؛ للسداني (ص: ۱۳۷)، وتفسير البغسوي (۲/ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٩٥) من طريق سفيان بن عيينة، عن عمرو بن=

سُورةِ النِّساء [آيـة: ٩٧].

قوْلُه تعالى: ﴿ فَأَلْقُوا السَّلَمَ ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبة: انْقَادُوا واسْتَسْلمُوا، والسَّلَمُ الاسْتِسْلامُ (١).

قال المفسّرونَ: وهذَا عنْدَ المؤتِ يتَبرَّؤُونَ مِنَ الشَّركِ، وهوَ قوْلُهم: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم الملائكةُ فَتَقُولُ: ﴿ بَلَى ﴾ . ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم الملائكةُ فَتَقُولُ: ﴿ بَلَى ﴾ . وقيل: هذا ردُّ خزَنَةِ جَهَنَّمَ عليْهِم ﴿ بَكَ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ عِلَيْهُم وقد سبقَ تفْسِير الشِّركِ ولتَّكْذيبِ. ثُمَّ يُقال لهم: ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّم، وقد سبقَ تفْسِير الشَّركِ ولتَّكْذيبِ. ثُمَّ يُقال لهم: ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّم، وقد سبقَ تفْسِير الشَّركِ ولتَّكْذيبِ. ثُمَّ يُقال لهم: ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّم، وقد سبقَ تفْسِير الشَاعِ اللَّهِةِ، [النساء: ٩٧] و[الحجر: ٤٤].

﴿ رَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُكُمُ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ آحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ الدُّنْيَا حَسَنُةً وَلَدُارُ الْأَخِرَةِ خَيْرً وَلَنِعْمَ دَارُ الْمُتَقِينَ ﴿ جَنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِى مِن عَسَنَةً وَلَدُارُ الْأَنْهَا لِلَّهُ الْمُنَقِينَ ﴿ جَنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِى مِن تَعْقِبَا الْأَنْهَا لَهُ الْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَةُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ﴾.

رَوى أبو صالِح عن ابْن عبَّاسٍ أنَّ مُشركي قُريشٍ بعَثُوا ستَّة عشَرَ رجُ لَا إلى عِقَابِ(٢) مكَّةَ أيَّامَ الحَبِّ على طريقِ النَّاسِ، ففَرَّ قُوهم على كلِّ

<sup>=</sup>دينار، عن عكرمة، قال: كان ناس بمكة أقرّوا بالإسلام ولم يهاجروا، فأخرج بهم كرهًا إلى بدر، فقتل بعضهم، فأنزل الله فيهم: ﴿ ٱلَّذِينَ نَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَيِّكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) العقاب: جمع عقبة، والعقبة: طريق في الجبل وعر.

قُولُه تعَالى: ﴿ قَالُواْ خَيْراً ﴾؛ أي: أنْ زَل حيرًا، ثُم فسّر ذلِكَ الخيرَ، فَقَالَ: ﴿ لِلَّذِينَ آخَسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ ﴾ قالُوا: لَا إِلَه إِلَّا اللهُ، وأَحْسَنُوا العَمَلَ ﴿ حَسَنَةٌ ﴾ قالُوا: لَا إِلَه إِلَّا اللهُ، وأَحْسَنُوا العَمَلَ ﴿ حَسَنَةٌ ﴾؛ أي: كرامَةً مِنَ اللهِ تعَالى في الآخِرَة، وهي الجنّة، { وقيلَ للَّذِينَ أَحْسَنُوا في هذِه الدُّنْيَا حسنةً } وهي مَا رزَقَهُم مِن خيرِها وطاعِته فيهَا، ﴿ وَلَذَارُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ يعْنِي: الجنّة ﴿ خَيْرٌ ﴾ مِنَ الدُّنْيَا.

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ قوْلَانِ:

[/٤٥٢] أحدُهما: أنَّها الجنَّةُ، قالَه الجمْهُورُ.

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: في ال كلامِ محْ ذُوفٌ، تقْدِيرُه: ولنِعْمَ دَارُ المتَقِينَ الآخِرةُ، غيْرُ أَنَّه لمَّا ذُكرت أوَّلاً، عُرِف معْنَاها آخرًا، ويجُوز أنْ يكُونَ

<sup>(</sup>١) ذكره السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٢٧٢).

المعْنَى: ولنِعَم دَارُ المتَّقِين جنَّاتُ عدنٍ (١٠).

والثَّانِ: أنَّها الدُّنيا.

قالَ الحسنُ: ولَنِعْمَ دارُ المتَّقِينَ الدُّنْيَا؛ لأنَّم نَالوا بالعَمل فيهَا ثوَابَ الآخِرَةِ(٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ قد شرحْنَاه فِي بَراءة [آية: ٧٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ ٱلَّذِينَ لَنُوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتِ كَهُ ﴾ وقراً حُمْزَةُ: «يتَوفَّاهُم» بياء معَ الإمَالة (٣٠).

وفي معْنَى «طَيِّبينَ» خْسَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: مُؤمِنينَ.

والثَّاني: طاهِرينَ مِنَ الشِّركِ.

والثَّالث: زَاكيةً أفْعالهُم وأقوالهُم.

والرَّابع: طَيِّبةً وفَاتُهم، سهُل خروجُ أَرْوَاحِهم.

والخامسة: طَيِّبةً أَنْفُسُهم بالمؤتِ، ثقَةً بالثَّوابِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَقُولُونَ ﴾ يعْنِي: الملائِكةَ ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ﴾.

وفي أيِّ وقْتِ يكونُ هذَا السَّلامُ؟ فيهِ قولَانِ:

أحدُهما: عنْدَ المؤتِ.

<sup>(</sup>١) إيضاح الوقف والابتداء (٢/ ٧٤٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٨٧)، والبغوى في معالم التنزيل (٥/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٣٧).

قَالَ البراءُ بْنُ عَارْبِ: يُسلِّم عَلَيْهِ ملَكُ المؤتِ إذا دخَل عليهِ(١).

وق الَ القرظ يُّ: ويقُول له: أنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ يقَرَأُ عليْكَ السَّلام، ويُبشرُه بالجنَّةِ (٢).

والثَّاني: عنْدَ دُخول الجنَّةِ.

قَالَ مُقَاتِلٌ: هذا قَوْلُ خزنَةِ الجُّنَّة للهُم فِي الآخِرَةِ يقُولُون: سَلامٌ عليْكُم (٣).

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ ٱلْمَكَيْكِ أَوْ يَأْنِي أَمْرُ رَبِكَ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَئِكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ثَلَى فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ ثَلَى ﴾ [النحل: ٣٣ - ٣٤].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۹۹)، من طريق أبي رجاء، عن محمد بن مالك، عن السبراء، قوله: ﴿ سَلَامٌ قَوْلًا مِن رَبٍّ رَحِيمٍ ﴾ قال: يسلم عليه عند الموت، وذكره مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ٣٩٨٤)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ١٧٦) إلى ابن جرير وابن المنذر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٩٨) من طريق يونس بن عبد الأعلى، قال: أخبرنا ابسن وهب، قال: أخبرنا أب سمع محمد بن كعب القُرَظيّ يقول: إذا استفعت نفس العبد المؤمن جاءه ملك فقال: السلام عليك وليّ الله، الله يقرأ عليك السلام، ثم نزع بهذه الآية ﴿ الَّذِينَ لَؤُفّاهُمُ الْمَلْتَهِكَةُ طَبِّينَ ﴾ ... إلى آخر الآية. وأخرجه أيضًا أبو الشيخ في العظمة (ص: ١٥٧)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٢١٧) من طريق أبي صخر به، والبيهقي في شعب الإيهان (٢٠١) من طريق يزيد بن أبي زياد عن محمد بن كعب، وعزاه السيوطي في الدر المنثور إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن منده في كتاب الأحوال.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٧).

قُولُه تعَالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمُ ٱلْمَلَيْكِكَ ﴾ وقرأ حمرزَة، والكِسَائِيُ: «يَأْتِيهُم» باليَاء(١)، وهذَا تهْدِيدٌ للمُشركِينَ، وقد شرَحْنَاه في البقرة [آية: ٢١٠]، وآخِرِ الْأَنْعَام.

وفِي قُولِه تَعَالى: ﴿ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أمْرُ اللهِ فيهِم، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: العذَابُ فِي الدُّنْيَا، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ كَنَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ ﴾ يُريد: كُفَّارَ الأُمَمِ الماضِيةِ، كذَّبُوا كَمَا كَذَّبَ هُوَلَاءٍ. ﴿ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ بإهلاكِهِم ﴿ وَلَكِن كَانُوَا أَنْسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ بالسَّركِ ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾؛ أي: جزَاؤُها.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: جزَاءَ مَا عمِلُوا مِنَ الشِّرِكِ(")، ﴿ وَمَاقَ بِهِم ﴾ قد بيَّنَاه في الْأَنْعَامِ، والمغنَى: أحاطَ بهِم ﴿ مَا كَانُواْ بِهِ - يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ مِنَ العذَابِ.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِهِ عِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا آابَآ وُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَاكِ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ الْمُبِينُ ﴿ وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءً كَذَاكِ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ الْمُبِينُ ﴿ وَلَا مَرْمَا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا ٱلطَّاغُوتَ اللّهُ مَنْ هَدَى ٱللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ ٱلظَّهَ لَللَهُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا فَي مَنْ هَدَى ٱللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ ٱلظّهَ لَللّهُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٨).

<sup>(</sup>٣) تنويسر المقبساس (ص: ٢٨٥)، بنحوه. وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٦١)، والبسسيط (١٣/ ٥٤).

كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴿ إِن تَعْرِضَ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم فِإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم قِن نَصِرِينَ ﴿ ﴾ [النحل: ٣٥ - ٣٧].

قوُلُه تعَالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِيكَ ٱلْمَرَكُوا ﴾ يغنِي: كُفَّارَ مكَّةَ ﴿ لُوْ شَاءَ ٱللهُ مَاعَبَدُنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ يغنِي: الأصنَام (١٠)؛ أي: لو شاءَ مَا أشْرِ كُنَا ولا حرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ مِن البَحيرةِ، والسَّائِبةِ، والوَصِيلةِ، والحَامِ، والحَرْثِ، وذلِك أنَّه لمَّا نَزَل: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠] قالُوا هـذَا عـلَى سبيلِ الإغتِقادِ، وقيلَ: معْنَى كلامِهِم: لو لم يأمرْنَا بهذَا ويُردُهُ منَّا، لم نأتِه.

قولُ من تكْذِيبِ الرُّسلِ وَخُرِيمِ مَا أَحلَّ اللهُ ﴿ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾؛ أي: من تكْذِيبِ الرُّسلِ وتخريمِ مَا أَحلَّ اللهُ ﴿ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ ﴾ يغنِي: ليْس عليْهِم إلَّا النَّبليعُ، فأمَّ الهدايةُ، فهِي إلى اللهِ تعَالى، وبيَّن ذلِك بقوْلِه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا وَ النَّبليعُ، فأمَّ الهدايةُ، فهِي إلى اللهِ تعَالى، وبيَّن ذلِك بقوْلِه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا وَ فَي هُو لَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ أَلْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ ﴾؛ أي: في هؤلاءِ ﴿ أَنِ اعْبُدُوا ٱلله ﴾؛ أي: وحَدُوه ﴿ وَاجْتَنِبُوا ٱلطَّنْفُوتَ ﴾ وهو الشَّيطَانُ ﴿ فَمِنْهُم مَنْ هَدَى ٱللهُ ﴾؛ أي: أرده مَنْ هَدَى ٱللهُ ﴾؛ أي: وجَبتْ في سابِقِ علْمِ اللهِ أرده من ورَاءِ الإضلالِ والهِدَايةِ.

﴿ فَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: مُعْتبرينَ بآثَارِ الأُممِ المَكذّبةِ، ثُمَّ أَكَّد أَنَّ مَن حَقَّتْ عليْهِ الضَّلالةُ لا يهتدي، فقَال: ﴿ إِن تَحْرِضَ عَلَى هُدَنهُمْ ﴾؛ أي:

<sup>(</sup>١) ليست في (م).

<sup>(</sup>٢) في (س): لَّا.

إن تطلُبْ هُداهُم بجهُدِك ﴿ فَإِنَّ أَلَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، وأبو عمْرٍو، ونافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ: «لا يُهْدَى» برفْع اليَاءِ وفتْحِ الدَّالِ، والمعْنى: مَن أَضلَه ؛ فلا هادِي لَه، وقرأ عاصِمٌ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: «يَهْدِي» بفتْحِ اليَاءِ وكسْرِ الدَّالِ"، ولم يخْتَلِفُوا في ﴿ يُضِلُ ﴾ أنَّها بضَمِّ الياءِ وكسْرِ الضَّادِ، وهذِه القِراءةُ تَخْتَمِلُ معْنَينْ، ذكرهما ابن الأنباريِّ").

أحدُهما: لا يهْدِي مَن طبَعَه ضالًّا، وخلَقَه شقِيًّا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِأَلَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ ﴾.

سبَبُ نُزولِها: أَنَّ رَجُلًا مِنَ المُسْلِمِينَ كَانَ لَه عَلَى رَجُلٍ مِنَ المُشْرِكِينَ دَيْنٌ، فأتَاه يتقَاضَاه، فكانَ فيهَا تكلَّم (٣) به: والَّذِي أَرْجُوه بعْدَ المُوتِ،

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيَّتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) ذكرهما الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٥٧) بدون نسبة إليه.

<sup>(</sup>٣) في (س): يتكلم.

فقَالَ المشرِكُ: وإنَّك لتزعُمُ أنَّك تُبعَث بعْدِ المؤتِ؟ فأقسَم باللهِ ﴿ لَا يَبَعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ ﴾ ... فنزَلَتْ هذه الآيةُ (١)، قالَه أبو العالية. و ﴿ جَهَدَ أَيْمَنِهِمَ ﴾ مفسَّرٌ في المائدة [آية: ٥٣]، وقوله: ﴿ بَكَ ﴾ ردٌّ عليْهِم. قالَ الفرَّاءُ: والمعننى: ﴿ بَكَ ﴾ ردٌّ عليْهِم. قالَ الفرَّاءُ: والمعننى: ﴿ بَكَ ﴾ ردٌّ عليْهِم. قالَ الفرَّاءُ: والمعننى:

قُولُه تعَالى: ﴿ لِلَّهُ إِنَّ لَهُمُ ٱلَّذِي يَغْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: يَجُوز أَنْ يَكُونَ مَتَعَلِّقًا (") بِالبَعْثِ، فَيَكُونُ المَعْنَى: بِلَى يَعِثُهُم لِيبُيِّن اللهُم، ويجوزُ أَن يَكُونَ مَعَلَّقًا (٥) بِقَوْلِه تَعَالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِيبِيِّنَ اللهُم (١).

وللمُفسِّرين في قوله: ﴿ لِكُبِّينَ لَهُمُ ﴾ قولانِ:

أحدُهما: أنَّهُم جمِيعُ النَّاسِ، قالَه قتادَةُ.

والثَّاني: أنَّهُم المشرِكُونَ، يُبيِّن لهُم بالبعْثِ مَا خالَفُوا المؤمِنينَ فيهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٠٣)، من طريق أبي جعفر، عن الربيع، عن أبي المحالية. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١١٨) إلى ابن جرير، وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) في (م): تعلقًا.

<sup>(</sup>٤) في (ر): فبين.

<sup>(</sup>٥) في (ر)، و(م): متعلقًا.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ١٩٨).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَنَهُمُ كَانُوا كَذِينَ ﴾؛ أي: فيهَا أَفْسَمُوا عليهِ مِن نفي البغثِ البغُ البغثِ البغثِ

قَالَ مَكِيُّ بْنُ إِبْراهِمَ مَن رَفَع، قطَعَه مَّالًا قَبْلَه، والمعْنَى: فهوَ يكُون، ومَن نصَب؛ عطفَه على «يقُول»، وهذَا مثلُ قوْلِه: ﴿ وَإِذَا قَضَى آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾، وقد فسَّرْنَاه في البقرة [آية: ١١٧].

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ سُمِّي الشَّيءُ قَبْلَ وجُودهِ شَيْئًا؟.

فالجسوابُ: أنَّ السَّيءَ وقَع على المعْلُومِ عنْدَ اللهِ قبْل الخلْقِ؛ لأنَّه بمنزِلَةِ ما قدْ عُويسنَ وشُوهِدَ.

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>۲) أبو السكن مكي بن إبراهيم بن بشير بن فرقد البرجمي الحنظلي التميمي البلخي، ثقة ثبت، من الطبقة الخامسة، روى عن: أيمن بن نابل، ويزيد بن أبي عبيد، وبهز بن حكيم، والجعيد بن عبد الرحيم، وروى عنه: البخاري، والستة عن رجل عنه، وأحمد ابن حنبل، ويحيى بن معين، وبندار، ومحمد بن يحيى الذَّهلي. قال عنه الدار قطني: ثقة مأمون، وقال النسائي: ليس به بأس. توفي سنة (٢١٤هـ). انظر: تاريخ الإسلام (٥/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) في (ر): عمًّا.



قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِ ٱللَّهِ ﴾.

اخْتلَفُوا فيمَنْ نزَلَتْ علَى ثلَاثةِ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّها نزَلَتْ في سِتَّةٍ مِن أَصْحابِ رسُولِ اللهِ ﷺ: بِلالٌ، وعمَّارٌ، وصُهيبٌ، وخبَّابُ بْنُ الأرَتَّ، وعايشُ (() وجبرُ (()) مَوليانِ لِقُريشٍ، أخذَهُم وصُهيبٌ، وخبَّابُ بْنُ الأرَتِّ، وعايشُ (() وجبرُ أَلَى مَلَى المَّه المَّه أَبُو صَالِحٍ عنِ الْمِسْلامِ، قالَه أبو صالِحٍ عن الْمِسْلامِ، قالَه أبو صالِحٍ عن الْمِسْلامِ، قالَه أبو صالِحٍ عن الْمِسْلامِ وصالِحٍ عن الْمِسْلامِ وصالِحِ عن الْمِسْلامِ وصالِحٍ عن الْمِسْلامِ وصالِحِ عن الْمِسْلامِ وصالِحِ عن الْمُسْلامِ وصالِحِ عن الْمِسْلامِ وصالِحِ عن الْمِسْلامِ وصالِحِ عن الْمُسْلامِ وصالِحِ عن الْمُسْلِعِ عن الْمُسْلامِ وصالِحِ عن الْمُسْلِمِ وصالِحِ اللهِ عن الْمُسْلِمِ وصالِحِ عن الْمُسْلِمِ وصالِحِ وصالِحِ اللهِ اللهِ عن الْمُسْلِمِ وصالِحِ اللهِ اللهِ عن الْمُسْلِمِ اللهِ اللهِ اللهِ عن الْمُسْلِمِ اللهِ اللهِ

والشَّاني: أنَّها نزَلَتْ في أبي جنْدَلِ بْنِ سُهيلِ بْنِ عمْرٍو، قالَه دَاودُ بْنُ أبي هنْدٍ.

والنَّالَث: أنَّهُ مَ جَمِيعُ المهاجرِينَ مِنْ أَصْحَابِ رسُولِ اللهِ ﷺ، قالَه قتادَةُ: ومعْنَى ﴿ هَا جَكُرُواْ فِ اللهِ ﴾؛ أي: في طلَب دِضاه وثَوابِه ﴿ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ ﴾ بها نالَ المشركُون منْهُم.

﴿ لَنَّهِ ثَنَّهُمْ فِ ٱلدُّنَّا حَسَنَةً ﴾ وفيها خْسَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: لَنُنْزِلنَّهُم المدينَة، رَوى هذَا المعْنَى أبو صالِح عن ابنن

<sup>(</sup>١) كنذا في النسخ الخطية، والصواب: عابس، هنو عابس منولي حويطب بن عبد العنزّى. انظر: أسد الغابة (٣/ ١٠٥)، والإصابة في تمييز الصحابة (٣/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) كذا في جميع النسخ الخطية، والصواب: جبير، فهو جبير مولى كثيرة بنت أبي سفيان. انظر: الكشف والبيان (١٦/ ٤٦)، والإصابة في تمييز الصحابة (١/ ٥٧١).

<sup>(</sup>٣) تنويسر المقباس (ص: ٢٢٤)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٦)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ٣٢٢)، والبغوي في معالم التنزيل (٥/ ٢٠).

عبَّاسٍ (١)، وبهِ قالَ الحسَنُ، والشَّعبيُّ (٢)، وقتادةُ، فيكونُ المغنَى: لَنُبوِئنَّهم دارًا حسنةً وبلدةً حسَنةً.

والثَّاني: لنَرزقنَّهُم في الدُّنْيا الرِّزقَ الحسَنَ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالث: النَّصْر على العدوِّ، قالَه الضَّحَّاكُ.

والرَّابع: أنَّه ما بقِي بعْدَهم مِنَ الثَّناءِ الحسَنِ، وصارَ لأوْلادِهِم مِنَ الثَّناءِ الحسَنِ، وصارَ لأوْلادِهِم مِنَ الشَّرفِ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣)، وقد رُوي معْنَاه عنْ مُجاهدٍ (٤)، فرَوى عنْهُ ابْنُ الشَّرفِ، ذكرَهُ المَاور ويُّ (١)(٥) وقد رُوي معْنَاه عنْ مُجاهدٍ الله فراه وي عنْهُ ابْنُ السَّرفِ اللهُ الل

والخامِس: أنَّ المعْنَسى: لَنُحسِنَنَّ إليْهِم في الدُّنْيا، قالَ بعْضُ أَهْلِ المعانِي: فتكون على هذه الأقوال «لَنُبُوتَنَّهُم» على سبيلِ الإستعارة، إلَّا على القوْلِ الأوَّلِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يعْنِي: الجنَّةَ ﴿ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ يعْنِي: الهِنَّةَ (٧).

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٠٥- ٢٠٦) من طريق داود بن أبي هند عن الشعبي، ومن طريق سعيد، عن قتادة.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) ذكره النحاس في معاني القرآن (٤/ ٦٧).

<sup>(</sup>٥) في (ر): لسانٌ صادقٌ.

<sup>(</sup>٦) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٢/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٧) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٦٣).

ونُقِل عن عُمرَ بْنِ الخطَّابِ - ﴿ اللهُ لَكَ فِيهِ، هنذَا مَعْ الرَّجُلَ مِن المُهَاجِرِينَ عطَاءَه، قالَ: خُذ بارَكَ اللهُ ليكَ فيهِ، هنذَا مَا وعدَكَ (١) اللهُ في الدُّنيا، ومَا ذُخِر لكَ في الآخِرَةِ أَفْضُلُ، ثُم يتْلُو هذِه الآيمةَ (١).

ثُمَّ إِنَّ اللهَ تَعَالَى أَثْنَى عليْهِم ومدَحَهُم بالصَّبْرِ فَقَالَ: ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ ؟ أي: على دينِهِم، لم يتْركُوه لأذّى نَالَهُم، وهُم في ذلِك واثِقُون بربِّم.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسَنَالُوٓا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴿ إِنَّ بِٱلْبَيِّنَاتِ وَالزَّبُرُّ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ ﴾ [النحل: ٤٣ - ٤٤].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا ﴾.

قال المفسرونَ: لَمَا أَنْكر مُشركو قُريشٍ نُبوَّةَ محمَّدٍ عَلَى وقالُوا: اللهُ أَعْظَم مِن أَنْ يكونَ رسُولُه بشرًا، فه لَا بعَثَ إلَيْنَا ملَكًا! فنزَلَتْ هذِه الآيةُ، والمعْنَى: أَنَّ الرُّسُلَ كانوا مثلَك آدَمِدينَ، إلَّا أَنَّهُم يُوحى إليْهم.

وقراً حفْصٌ عنْ عاصِم: «نُوحِي» بالنُّون وكسْرِ الحَاءِ". ﴿ فَسَنَكُوا ﴾ يسا معْشرَ المشركينَ ﴿ أَهْلَ الذِّكِرِ ﴾ وفيهِم أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

<sup>(</sup>١) في الأصل: وعد، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٠٦)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٦)، والبغوي في معالم التنزيل (٥/ ٢٠)، وعزاه السيوطي في الـدر المنشور (٤/ ١١٨) إلى ابـن المنـذر.

<sup>(</sup>٣) قراءة سبعية، انظر: انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٣)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٧).

أحدُها: أنَّهُم أَهْلُ التَّوراةِ والإنْجِيلِ، قالَه أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والثَّاني: أَهْلُ التَّوراةِ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالث: أهْلُ القُرآنِ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

[۴۵۲] ب]

والرَّابع: العُلماء بأخبَارِ مَن سلَفَ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (١).

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِن كُنْتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ قولانِ:

أحدُهما: لا تَعلَمُون أنَّ اللهَ تعَالى بعَث رسُولًا مِنَ البَشَر.

والثَّاني: لا تعْلَمُون أنَّ محمَّدًا رسُولُ اللهِ.

فعلى القوْلِ الأوَّلِ؛ جائِزٌ أن يسألَ مَن آمَن بِرسُولِ الله ومَن كَفَر؛ لأنَّ أَهُ ل الكتابِ والعلْمِ بالسِّير متَّفِقُون على أنَّ الأنبياءَ كلَّهم مِنَ البشر، وعلى الشَّانِ إنَّما يسْأَلُ مَن آمَنَ مِن أَهْلِ الكتَابِ، وقد رُوي عن مُجاهِد: ﴿ فَسَنَكُوا الشَّانِ إِنَّما يسْأَلُ مَن آمَنَ مِن أَهْلِ الكتَابِ، وقد رُوي عن مُجاهِد: ﴿ فَسَنَكُوا الشَّانِ إِنَّهُ مِن اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

قُولُه تَعَالى: ﴿ بِٱلْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ ﴾ فِي هذِه "الباءِ" قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ في الحكامِ تقْدِيمًا وتأْخِيرًا، تقْدِيرُه: ومَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴿ بِٱلْبَيِنَتِ وَالزَّبُرِ ﴾ إلَّا رِجالًا.

والشَّاني: أنَّ تقدير الكلام ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا ﴾ أَرْسَلْنَاهُم بالبيِّنَاتِ. والزُّبر: الكتب. وقد شرحْنَا هذَا في آل عمران [آية: ١٨٤].

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١٣٣)، وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير.

Q

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ ﴾ وهو القُرآنُ بإِجَاعِ المَفسِّرينَ ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ فيه مِن حلالٍ وحرَامٍ (١١)، ووعْدٍ ووَعِيدٍ ﴿ وَلَعَلَهُمْ يَنفَكَّرُونَ ﴾ في ذلِك فيعْتَبِرُونَ.

﴿ أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكَرُوا ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَخْسِفَ اللَّهُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ بَأْلِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ۞ أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلِّبِهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ۞ أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخُونُو فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُونٌ رَّحِيمُ ۞ ﴿ [النحل: ٤٥ - ٤٧].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكَرُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾.

ق الَ المَفَسِّرُونَ: أَرَاد: مُشرك مِ مَكَّةَ. ومكْرُهُم السِّيناتِ: شرْكُهُم وتَكْذِيبُهُم، وسُمِّ ذَلِك مكْرًا؛ لأنَّ المكْرَ في اللَّغةِ: السَّغي بالفسَادِ<sup>(۱)</sup>، وهذَا اسْتفهَامُ إنْ كَادٍ، ومعْنَاه: ينْبَغِي أَنْ لَا يأْمَنُ وا العُقوبة، وكانَ مُجاهِدٌ يقُول: عنَى بهذَا الحلام نمْرودَ بُن كنْعَانَ.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلَّبِهِمْ ﴾ فيهِ أربعَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: فِي أَسْفَارِهِم، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>، وبهِ قالَ قتادَةُ<sup>(١)</sup>. والثَّاني: في منَامِهِم، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْن عبَّاس<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) في (س): ومن حرام.

<sup>(</sup>٢) في (م): في الفساد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٤/ ٢٣٤) ط هجر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٦٨)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٢١٣) من طريق معمر، عن قتادة ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلُّيهِمْ ﴾ في أسفارهم.

<sup>(</sup>٥) ذكره أبو حيان في البحر المحيط (٦/ ٥٣٥).

والثَّالث: في لَيْلِهِم ونَهَارِهِم، قالَه الضَّحَّاكُ، وابْنُ جُريجٍ، ومُقاتِلٌ (۱). والثَّالِع: أنَّه جَمِيعُ مَا يتقَلَّبُون فيهِ، قالَه الزَّجَّاجُ (۲).

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَغَوُّفٍ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: علَى تنَقُص، قالَه ابْنُ عبَّاس، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ.

قَالَ ابْنُ قُتيبة: التَّخَوُّفُ: التَنَقُّصُ، ومثْلُه التَّخَوُّن. يُقَال: تَخَوِّفْتُهُ الدُّهورُ(٣) وتَخَوَّنَتُه؛ إذا نقَصتْهُ وأخَذَتْ مِن مالِه وجسمِه (١٠).

وقالَ الهيْتُم بْنُ عديِّ (٥): التَّخوُّفُ: التَّنقُّصُ، بِلغةِ أزْد شُنوءة (١).

ثُمَّ فِي هذَا التَّنَقُّصِ ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه تنَقُّصٌ مِن أعْمَالِهِم، قالَه (٧) الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (٨).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: الدهر، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

<sup>(</sup>٥) الهيشم بن عدي بن عبد الرحمن، أبو عبد الرحمن الطائي، الكوفي المؤرخ، قال ابن معين وأبو داود: كذاب، قال البخاري: سكتوا عنه، والنسائي: متروك الحديث، توفي سنة (٢٠٧هـ). انظر: سير أعلام النبلاء (١٠/ ١٠٣)، والجرح والتعديل (٩/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) ذكر ذلك عنه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢١٣)، وذكره أيضًا الثعلبي في الكشف والبيان (١٧) . (٥٠ /١٦).

<sup>(</sup>٧) في (ر)، و(م): رواه.

<sup>(</sup>٨) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١٣٤) وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن ابن عبَّاس.

والثَّاني: أَخْذُ واحِدٍ بعْدَ واحِدٍ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أَيْضًا (١٠). والثَّالث: تنَقُّصُ أَمْوَ الهِم وثِهَارهِم حتَّى يهلِكَهُم، قالَه الزَّجَّاجُ (٢٠). والثَّاني: أَنَّه التَّحْوُّفُ نَفْسُه. ثُمَّ فيهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: يأخذُهُم على خوْفِ أَنْ يُعاقبَ أو يتجاوزَ، قالَه قتَادَةُ. والثَّانى: أَنَّه يأخذُ قرْيةً لِتخافَ القرْيةُ الأُخرى، قالَه الضَّحَّاكُ.

وقالَ الزَّجَّاج: يأْخُذُهم بعْد أَنْ يُخيفَهُم بأَنْ يُهلكَ قريةً فتَخَاف الَّتِي تليهَا، فعَلى هذَا، يخوِّفهم (٣) قبْل هلاكِهِم، فلم يتُوبُوا، فاستحقُّوا العذَابَ (٤). تليهَا، فعَلى هذَا، يخوِّفهم (٣) قبْل هلاكِهِم، فلم يتُوبُوا، فاستحقُّوا العذَابَ (٤). [٤٥٤] قوْلُه تعَالى: ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُوكُ تَحِيمُ ﴾ إذ لم يعجِّلُ بالعُقوبة، وأمْهَل للتَّوْبة.

﴿ أَوَلَمْ بَرُواْ إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيَّوُاْ ظِلَنَكُهُ عَنِ ٱلْمَيْمِينِ وَٱلشَّمَآيِلِ سُجَدًا

يَّقِهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴿ وَمَا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيَّوُنِ وَمَا فِ ٱلْمَنْتِكَةُ

وَهُمْ لَا يَسْتَكَبِّرُونَ ﴿ فَ يَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ وَالْمَلَتِهِكَةُ

[النحل: ٤٨ - ٥٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَوَلَدَ يَرَوْا ﴾ قرأ ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرِ: «أَوَلَمْ يَرَوا» بالتَّاءِ، وقرأً حُرْزَةُ، والكِسائِيُّ: «تَرَوْا» بالتَّاءِ، واخْتُلف

<sup>(</sup>١) ذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (ص: ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) في (ر)، و(س)، و(م): خوفهم.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (ص: ٢٠١).

## عن عاصِمٍ (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَىٰ مَاخَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ أرادَ مِن شيءٍ له ظِلٌ، مِن جبَلٍ، أو شَـجٍ ، أو جَسُمٍ قائِم. ﴿ يَنَفَيَوُ اللّهُ قَرَ الجَهَاعةُ باليَاء، وقراً أبو عمْرٍ و، ويغقُوبُ بالَّتَاءِ (٢). ﴿ ظِلْلُهُ ﴾: وهـو جمْعُ ظِلّ، وإنَّما جُمع وهـو مضاف إلى واحِد؛ لأنَّه واحِدٌ يُراد به الكثرة (٣)؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُودِهِ ﴾ واحِدٌ يُراد به الكثرة (٣)؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُودِهِ ﴾ [الزخرف: ١٣].

قالَ ابْنُ قُتِيبةَ: ومعْنَى ﴿ يَنَفَيَّوُا ظِلَنُكُ ﴾ : يدُور ويرجِعُ مِن جانب، إلى جانب، والفَيْءُ: الرُّجُوع، ومنْهُ قيلَ للظِّلِّ بالعَشِيِّ: فَيْءٌ الرُّجُوع، ومنْهُ قيلَ للظِّلِّ بالعَشِيِّ: فَيْءٌ الْأَنَّه فاءَ عن المغرَبِ إلى المشرِقِ (١٠).

قَالَ المفَسِّرون: إذا طلَعَتِ الشَّمسُ وأنْت مُتوجّهٌ إلى القبْلةِ، كانَ الظِّلُّ وَالْمَدَ، فَإِذَا كَانَ بعْدَ ذَلِك كانَ خَلْفَك، فَإِذَا كانَ بعْدَ ذَلِك كانَ خَلْفَك، وَإِذَا كانَ بعْدَ ذَلِك كانَ خَلْفَك، وإذَا دَنَتْ للغُروبِ كانَ على يسَارِكَ، وإنَّها وحَّد اليمِينَ، والمَرادُ بهِ: الجَمْعُ، إيجازًا فِي اللَّفظِ؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ [القمر: ٥٤]، ودلَّتِ الشَّهائل» على أنَّ المرَاد بهِ الجميعُ.

وقالَ الفرَّاءُ: إنَّمَا وحَد اليمِينَ، وجَمَعَ الشَّمَائلَ، ولم يقُلْ: الشِّمَال؛ لأنَّ كُلَّ ذلك جائزٌ في اللَّغة، وأنْشدَ [من البسيط]:

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٨)، وإتحاف فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) قراءة عشرية، انظر: النشر (٢/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) في (م): أراد به التكثير.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).



الْـوَارِدُونَ وَتَيْـمٌ فِي ذَرَى سَـبَأٍ قَدْعَضَّ أَعْنَاقَهُم جِلْدُ الْجَوامِيسِ(١) ولم يقُل: جُلود، ومثله [من الوافر]:

كُلُـوا فِي نِصْـفِ بَطْنِكُـم تَعِيشُـوا ......

وإنَّما جازَ التَّوْحيدُ؛ لأنَّ أكثرَ الكلّام يُواجَه بهِ(٣) الوَاحِد(١٠).

وقالَ غيرُه: اليمِين راجِعةٌ إلى لفْظِ مَا، وهوَ واحِدٌ، والشَّارِئُلُ راجِعةٌ إلى المُغنَى.

قوْلُ تَعَالَى: ﴿ سُجَدًا لِلَّهِ ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبة: يعْنِي (٥): مُستَسْلِمَةٌ، مُنقادَةٌ (١)، وقد شرحْنَا هذَا المعْنى عنْدَ قوْلِه تعَالى: ﴿ وَظِلَالُهُم بِٱلْعُدُوِّ مُنْكَالَهُم بِٱلْعُدُوِّ مُنْكَالِهُم إِلْعُدُوِّ مَالَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

..... \*\*\* فَإِنَّ زَمَانَكُم زَمَنٌ خَمِيصُ

- (٣) ليست في (س).
- (٤) معاني القرآن (٢/ ١٠٢).
  - (٥) من الأصل فقط.
- (٦) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

<sup>(</sup>۱) البيست لجريس من قصيدة له في هجاء تيسم بن قيس من بكسر بن وائسل في ديوانه (۱) البيست لجريس من قصيدة (۱/ ٥٦) (ص: ٢٥٢)، والحصيص؛ لابسن سيده (۱/ ٥٦)، والمخصيص الصالح الكافي (ص: ٣٠٥)، وبلا نسبة في معاني الفراء (۱/ ٣٠٨)، والمذكر والمونث (۱/ ٣٠٨)، والمقصور والمدود؛ للقالي (۱/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) البيت من الأبيات التي لا يعلم قائلها، وهو في معاني القرآن؛ للأخفش (١/ ٢٤٩)، وتفسير الطبري (١/ ٣٦٧)، ومعاني القرآن؛ للزجاج (٥/ ٩٣)، ومعاني القرآن للفراء (١/ ٣٠٧)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (٤/ ٧٢)، والكتاب؛ لسيبويه (١/ ٢١٠)، وعجزه:

وفي قوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَهُمْ دَاخِرُونَ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: والكفَّارُ صاغِرُونَ.

والثَّاني: وهذِه الأشْياءُ داخِرَةٌ مجبُولةٌ على الطَّاعةِ.

وق الَ الأَخْفَ ش: إنَّ مَا ذَكَر مَنْ لِيْسَ مِنَ الإِنْس؛ لأَنَّ ه لَّ ا وصَفَهُ م بالطَّاعةِ أشْبَهوا الإِنْسَ فِي الفعْ ل<sup>(۱)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾... الآية.

السَّاجدونَ على ضرَّبَيْنِ:

أحدُهما: مَن يعْقِلُ، فسجُودُه عِبادةٌ.

والشَّاني: مَن لَا يعْقِلُ، فسجُودُه بيانُ أَثَرِ الصَّنْعةِ فيهِ، والخَضُوع الَّذي يدلُّ على أَنَّه مخلُوقٌ، هذا قولُ جماعَةٍ مِنَ العُلماءِ، واحْتجُّوا في ذلِك بقولِ الشَّاعِرِ [من الطويل]:

بِجَيْسْ تَضِلُّ الْبُلْتُ فِي حَجَراتِ وَ تَرىَ الْأَكْمَ فِيهِ سُجَّدًا لِلْحَوَافِرِ")

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٤١٦).

<sup>(</sup>۲) البيت لزيد الخيل في تفسير الطبري (۲/ ۲٤۲)، والمعاني الكبير (۲/ ۸۹۰)، والكامل (۲/ ۲۰۱)، وبه النسبة في الصناعتين (ص: ۲۸٦)، والأضداد؛ لابن الأنباري (ص: ۲۹۵)، البلق: جمع أبلق، وهو الفرس المحجل، الحجرات: الناحية، الأكم: جمع أكمة، وهي تمل أشد ارتفاعًا عما حوله ودون الجبل. يصف كثرة هذا الجيش وأن الأكم قد خشعت من وقع الحوافر.

قَالَ ابْنُ قُتِيسةَ: حَجَراتِه؛ أي: جوَانِبَه، يُريد أنَّ حوَافِرَ الخيْلِ قَدْ قَلَعَتِ الْأَكْمَ ووطِئتَهَا حتَّى خشَعَتْ وانْخَفَضتْ (۱).

فَأَمَّا الشَّمْسُ والقَمَرُ والنُّجُوم: فَأَلْحَقَهَا جَمَاعَةٌ بمَن يعْقِلُ؛ فَقَالَ أبو العالِيةِ: سُجودُهَا حقِيقَةٌ، ما منْهَا غارِبٌ إلَّا خَرَّ ساجِدًا بيْنَ يدَيِ اللهِ عزَّ [303/ب] وجلَّ، ثُمَّ لا ينْصَرِفُ حتَّى يُؤذنَ لَه (٢).

ويشْهَدُ لقوْلِ أِي العالِيةِ: حدِيثُ أِي ذَرِّ قالَ: كنْتُ معَ رسُولِ الله عَلَيْ اللهُ فِي المُسْجِدِ حِينَ وجبَتِ الشَّمْسُ، فقالَ: "يَا أَبَا ذَرِّ! تَدْرِي أَيْنَ ذَهَبَتِ الشَّمْسُ؟» قلْتُ: اللهُ ورسُولُهُ أعْلَم، قالَ: "فَإِنَّهَا تذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ بيْنَ الشَّمْسُ؟» قلْتُ: اللهُ ورسُولُهُ أعْلَم، قالَ: "فَإِنَّهَا تذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ بيْنَ يعدَى ربِّهَا عزَّ وجلً فتَسْتَأْذِنُ فِي الرُّجُوعِ فِيُؤذَنُ لَمَا فكأنَّها قَدْ قِيلَ لَمَا: يدى ربِّهَا عزَّ وجلً فتَسْتَأْذِنُ فِي الرُّجُوعِ فينُوذَنُ لَمَا فكأنَّها قَدْ قِيلَ لَمَا: الرَّجِعِي مِن حيثُ جِنْتِ، فَتَرْجِعُ إِلَى مَطْلُعِهَا فذلِك مُستقرُّهَا»... ثُم قرأ: ﴿ وَالشَّمْسُ جَمْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ [يس: ٣٨] أخرجه البخاري ومسلم (٣٠).

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (ص: ٣٣٦)،

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٨/ ٥٨٦) من طريق ابن بشار، قال: ثنا ابن أبي عدي ومحمد بن جعفر، قالا ثنا عوف، قال: سمعت أبا العالية الرياحي يقول: ما في السهاء نجم ولا شمس ولا قمر، إلا يقع لله ساجدا حين يغيب، ثم لا ينصرف حتى يؤذن له، فيأخذ ذات اليمين، وزاد محمد: حتى يرجع إلى مطلعه. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٣٤٨) إلى ابن جرير وعبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>(</sup>٣) صحيح البحاري حديث رقم (٣١٩٩)، ومسلم حديث رقم (١٥٩)، بلفظ: قال النبي ﷺ: لأبي ذر حين غربت الشمس: «أتدري أين تذهب؟»، قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «فإنّها تذهب حتى تسجد نحت العرش، فتستأذن فيؤذن لها ويوشك أن تسجد، فلا يقبل منها، وتستأذن فلا يؤذن لها يقال لها: ارجعي من حيث جئت، فتطلع من مغربها، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسُ بَحَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا أَذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾» [يس: ٣٨].

وأمَّا النَّبات والشَّجر، فلا يخْلُو سُجودُه مِن أرْبِعَة أشْياءَ:

أحدُها: أنْ يكونَ سجُودًا لا نعْلمُه، وهذَا إذا قُلْنا: إنَّ اللهَ تعَالي يُودعُه فهمًا.

والثَّاني: أنَّه تفَيُّؤُ ظِلالِه.

والثَّالث: بيانُ الصَّنْعةِ فيهِ.

والرَّابع: الإنْقِيادُ لما سخَّر له.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ ﴾ إنَّا أخرجَ الملائكةَ مِنَ الدَّوابِّ؛ لِخُروجِهِم بالأَجْنِحَةِ عنْ صفَةِ الدَّبِيبِ.

وفي قوْلِــه: ﴿ وَهُمْ لَا يَسْتَكَثِّرُونَ اللهُ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ قَــوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه مِن صِفةِ الملائِكةِ خَاصَّةً، قالَه ابْنُ السَّائب، ومُقاتِلٌ (١).

والثَّاني: أنَّه عامٌّ في جمِيع المذْكُوراتِ، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُّ.

وِفِي قَوْلِهِ: ﴿ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ قَوْلَانِ: ذكرَهُمَا ابْنُ الأَنْبَارِيِّ.

أحدُهما: أنَّه ثنَاءٌ على اللهِ تعَالى، وتعظيمٌ لِشأنِه، وتلْخِيصُه: يخافُونَ ربَّهُم عاليًا رفِيعًا عظيمًا.

والثَّاني: أَنَّه حالٌ، وتلْخِيصُه: يَخَافُون ربَّهُم مُعظِّمِينَ له عَالِمِن بعَظِيمٍ سُلْطانِه.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٢).



﴿ ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نُنَخِذُوا إِلَىٰهَ يَنِ آتَنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَكُ وَحِدٌّ فَإِتَى فَأَرَهَبُونِ ۞ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ نَنْقُونَ ۞ ﴾ [النحل: ٥١ - ٥٢].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نَنَّخِذُوا إِلَىٰهَ بَنِ اَتَّنَّيْنِ ﴾.

سبَبُ نُزولِها: أنَّ رجُلًا مِنَ المسلِمينَ دَعَا اللهَ فِي صلَاتِه، ودَعا الرَّحْنَ، فَقَال رجُلٌ مِنَ المشرِكينَ: ألَيْس يزُعُم مُحَمَّدٌ وأصْحَابُه أنَّهُم يعْبُدونَ ربَّا واحِدًا، في إبَالُ هذَا يدْعُو رَبَّيْنِ اثْنَيْنِ؟! فنَزَلَتْ هذِه الآيةُ، قالَه مُقاتِلٌ (۱).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ذَكْرُ الاثْنَيْنِ تَوكِيدٌ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَحِدُّ ﴾ (٢).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا ﴾ فِي المرَادِ بالدِّين أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّه الإخلاص، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّاني: العِبادةُ قالَه سَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّالث: شَهادةُ أَنْ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، وإقَامةُ الحُدودِ، والفَرائِضُ، قالَه عِكْرِمَةُ.

والرَّابع: الطَّاعةُ، قالَه ابْنُ قُتيبةَ (٣).

وفي معْنَى (١) ﴿ وَاصِبًا ﴾ أَرْبَعَهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: دائِمًا، رَواه ابْنُ أبي طلْحَةَ عن ابْنِ عبَّاسٍ (٥)، وبهِ قالَ الحسن،

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في (م).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (١٧/ ٢٢٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٢٠) إلى ابن جرير=

وعِكْرِمَةُ، دِمُجَاهِدٌ، والضَّحَّاكُ، وقَتادَةُ، وابْن زيْدٍ، والتَّوْريُّ، واللُّغويُّونَ، وَاللَّغويُّونَ،

لَا أَبْتَغِي الْحَمْدَ الْقَلِيلَ بَقَاؤُهُ يَوْمًا بِذَمِّ الدَّهْرِ أَجْمَعَ وَاصِبًا(١)

قَالَ الْن قُتيبة: وَمعْنَى الْكَلَامِ: أَنَّه ليْسَ مِن أَحَدِيُدَانُ لَه ويُطاع إلَّا انْقَطَع ذلِك عنْه (٢) بِزوالٍ أو هلَكَةٍ، غيرُ اللهِ عزَّ وجلَّ، فإنَّ الطَّاعةَ تدُوم له (٣).

والثَّاني: واجِبًا، رَواه عِكْرِمةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١).

والثَّاك: خالصًا، قالَه الرَّبِيع بْنُ أَنسٍ.

والرَّابع: وله الدِّين مُوصبًا؛ أي: مُتعبًا؛ لأنَّ الحَقَّ ثَقِيلٌ، وهذَا<sup>(٥)</sup> كما تقُول العرَبُ: هُم ناصِبٌ، أي: مُنْصِبٌ، قالَ النَّابغةُ [من الطويل]:

كِلِينِي لِحَدِمٌ يَا أُمَيْمَةَ نَاصِبِ وَلَيْلٍ أُقَاسِيهِ بَطِيءِ الْكَوَاكِبِ(١)

=وابن المنذر وابن أبي حاتم.

(۱) البيت لأبي الأسود في ديوانه (ص: ٣٧)، ومجاز القرآن؛ لأبي عبيدة (١/ ٣٦١)، والنكت والعيون؛ للماوردي (٣/ ١٩٣)، والكشف والبيان للثعلبي (١٦/ ٥٨).

(٢) في (م): انقطع عنه ذلك.

(٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

- (٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٢٣) من طريق يعلى بن النعمان، عن عكرمة، عن ابن عبّاس، في قوله: ﴿وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا ﴾ قال: واجبّا. وذكره النحاس في معاني القرآن (٤/ ٧٢)، وعزاه السيوطى في الدر المنشور (٤/ ١٢٠) إلى ابن جرير والفريابي.
  - (٥) في (ر): وهو.
- (٦) البيت للنابغة في ديوانه (ص: ٥٥)، ومجاز القرآن؛ لأبي عبيدة (٢/ ١٨٤)، ومعان=



ذكرَه ابْنُ الأَنْباريِّ (١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ويجُوزُ أَنْ يكُونَ المعْنَى: له الدِّينُ، والطَّاعةُ، رضِيَ العبْدُ بما يُؤمَر بهِ وسهُل عليْه، أو لم يسْهُلْ، فلَه الدِّينُ وإنْ كانَ فيهِ الوَصَبُ، والوَصَبُ، شِدَّةُ التَّعبِ(٢).

﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُ فَإِلَيْهِ تَجْنَرُونَ ۗ ۞ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلضُّرَ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنكُر بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ۞ لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَانَيْنَهُمْ فَنَمَتَعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ [النحل: ٥٣ - ٥٥].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْـمَةِ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: المُعْنَى: ما حَلَّ بكُم مِن نعْمةٍ، مِن صحَّةٍ فِي جسْمٍ، أُو سَعَةٍ فِي رِزْقٍ، أَوْ مَتَاعٍ مِن مالٍ ووَلَدِ ﴿ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ (٣)، وقرَ أَابُنُ أَبِي عَبْلَةً: «فمنَّ الله» بتشديد النُّونِ (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضَّرُ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُريد الأسْقامَ، والحَاجَةَ (٥).

<sup>=</sup>القرآن؛ للفراء (٢/ ٣٢)، وتفسير الطبري (١٦/ ٥٢٠)، والكتاب؛ لسيبويه (٢/ ٢٠٧)، وأمالي ابن الشجري (٢/ ٣٠٦)، والشعر والشعراء (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه أبو حيَّان في البحر المحيط (٦/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٢٥) من طريق أبي صالح، قال: ثني معاوية، عن علي، عن ابن عباس، رضي الله عنها، قال: النُّورُّ: السُّقْم.

## قُولُه تَعَالى: ﴿ فَإِلَيْهِ تَجْنَرُونَ ﴾.

قالَ الزَّجَاجُ: تَجْأَرُون: ترْفَعُون أَصُواتَكُم إليْهِ بالإسْتِغاثةِ، يُقال: جأَرَ يَجْأَرُ جُوارًا، والأَصْوَات مَبْنِيَّةٌ على «فُعَالٍ» و«فَعِيلٍ»، فأمَّا «فُعَال»؛ فنحُو: «الحَويلُ» و «الزَّيْديُ»، «السَّرَاخُ» و «الجُّوَارُ»(۱)، وأمَّا «الفَعِيلُ»؛ فنحُو: «العَويلُ» و «الزَّيْديُ»، والفُعَالُ أكْثَرُ (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِذَا فَرِيقٌ مِنكُم ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُريد أَهْلَ النَّفَاقَ ("). وَقَالَ ابْنُ السَّائِب: يغنِي: الكفَّارَ (١٠).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالَيْنَهُمْ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: لَيَكْفُروا بِأَنَّا أَنْعَمَنَا عَلَيْهِم، فَجَعَلُوا نِعَمَنَا (°) سَبِبًا إلى الكُفُر، وهو كقوْلِه تعَالى: ﴿ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْتَ ﴾... إلى قوْلِه: ﴿ لِيُضِلُّواْ عَن سَيِيلِكَ ﴾ [يونس: ٨٨] ويجُوز أَنْ يكُونَ «لِيكْفُروا»؛ أي: ليجحدُوا نعْمةَ اللهِ في ذلِك (°).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَتَمَتَّعُوا ﴾ تَهدُّد، ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ عاقبةَ أَمْرِكُم.

<sup>(</sup>١) في (ر): الخوار.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) في (س)، و(م): نعمتنا.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٤ – ٢٠٥).

2

﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمَّا رَزَقْنَهُمُّ تَأْلِلَهِ لَتُسْتَلُنَ عَمَّا كُنْتُمْ تَفْتَرُونَ ( اللهِ لَتُسْتَلُنَ عَمَّا كُنْتُمْ تَفْتَرُونَ وَيَا اللهِ لَتُسْتَكُونَ لِلهِ اللهِ لَسُنَدَ أَحَدُهُم بِالْأَنْفَى ظَلَ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ( اللهِ اللهُ ا

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ يعْنِي: الأوْثَانَ (١٠).

وفي الَّذِين لَا يعْلَمُون قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّهُم الجَاعِلُون، وهم المشرِكُون، والمعْنَى : لِمَا لَا يعْلَمُون هما ضرَّا ولا نفعًا، فمفْعُولُ العِلْم محْذُوفٌ، وتقْدِيرُه: مَا قلْنَا، هذا قرْلُ مُجاهِدٍ، وقتادة .

والثَّاني: أنَّها الأصنامُ الَّتِي لا تعْلم شيئًا، وليْسَ لها حِسٌّ ولا معْرِفةٌ، وإنَّما قالَ: يعْلَمُون؛ لأنَّهُم لما نَحَولُهَا الفهْمَ، أَجَرَاها مُجُرى مَن يعْقِلُ على زعْمِهِم، قالَه جماعَةٌ مِن أهْل المعَاني.

ق الَ المفَسِّرونَ: وه وَلاءِ مُشرك و العربِ جعَلُ وا لأَوْثَانِهِم جُرءًا مِن أَمُوالهِم؛ كالبَحيرةِ والسَّائبةِ وغيْرِ ذلِك مَّا شرحْنَاه في الأنعام [آية: ١٣٩].

قوْلُه تعَالى: ﴿ تَأْلِلَهِ لَشُنَاكُنَ ﴾ رجَع عن الإخبَار عنْهُم إلى الخِطَابِ هُمُم، وهذَا سُؤالُ توْبِيخ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ ﴾.

<sup>(</sup>١) في (س)، و(م): للأوثان.

قَالَ المفسِّرُونَ: يعْني: خُزاعةً وكنانَة، زعمُ وا أَنَّ الملائكة بنَاتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

قالَ أبوسُليمانَ: المعنني: ويتَمَنُّونَ لأنفُسِهِم الذُّكورَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْقَ ﴾؛ أي: أُخبِر أنَّه قد ولُد له [٥٥١/ب] بنْتٌ ﴿ ظُلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: أي: مُتغيرٌ تغَيُّرُ مُغتمَّ، يُقال لكُلِّ مَن لقِيَ مكْرُوهَا: قدِ اسْودً وجُهُه غمَّا وحُزْنًا (١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَهُوكَظِيمٌ ﴾؛ أي: يكْظِمُ شِدَّةَ وجْدِه، فلا يُظْهِرُه، وقد شرخنَاه في سُورة يُوسُفَ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ ﴾.

قَالَ المَفَسِّرُونَ: هَذَا صَنِيعُ مُشركي العرَبِ، كَانَ أَحَدُهم إذا ضَرَبَ المُراْتَهُ المُخاضُ، تَوارى إلى أَنْ يعْلَمَ مَا يُولدُ له، فإنْ كَانَ ذكرًا؛ سُرَّ بهِ، وإنْ كَانَ ذكرًا؛ سُرَّ بهِ، وإنْ كَانَ تُعَالَى: كَانَتُ أُنْشَى، لم يظْهرْ أَيَّامًا يُدبِّر كيف يصْنَع في أَمْرِها، وهو قولُه تعالى: ﴿ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ ﴾ وَالحَاءُ ترجِعُ إلى «مَا» في قولِه: ﴿ مَا بُثِيْرَ بِهِ \* ﴾ والحُدون في كلّم العرَب: الحَوانُ.

وقراً ابْنُ مسْعُود، وابْنُ أبي عبْلة، والجَحْدرِيُّ: «عَلَى هوانٍ»(٢). والحَدُّدرِيُّ: «عَلَى هوانٍ»(٢). والدَّسُّ: إخْفَاءُ الشَّيءِ، في الشَّيءِ، وكانُوا يدْفِنُون البنْتَ وهي حيَّةٌ ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَعَكُمُونَ ﴾؛ إذ جعَلُوا للهِ البنَاتِ اللَّآتِ محلّهُ نَّ منْهُم هذَا، ونسَبُوه إلى

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٣).

@

الولَدِ، وجعَلُوا لأنفُسِهمُ البَنِين.

﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ۗ وَبِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰۚ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ عَلَىٰ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

قوْلُه تعَالى: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ﴾؛ أي: صفَةُ السَّوْءِ مِنَ احْتِياجِهِم إلى الوَلَدِ، وكرَاهَتِهِم الإِنَاثُ(')؛ خوْفَ الفقْرِ والعَارِ، ﴿ وَلِلّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَغْلَى ﴾؛ أي: الصِّفَةُ العُلْيَا مِن تنزُّهِه وبرَاءتِهِ عن الوَلَدِ.

﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَاَّبَةٍ وَلَكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَفْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَفْدِمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النحل: ٦١].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِم ﴾؛ أي: بشرْكِهِم ومعَاصِيهِم، كلَّما وُجِدَ شيْءٌ منْهُ (٢) أُوخِذُوا بِه ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا ﴾ يعْنِي: الأرْض، وهذِه كنايةٌ عن غيْرِ مذْكُورٍ، غيْرَ أَنَّه مفْهومٌ؛ لأنَّ الدَّوابَ إنَّما هي على الأرْضِ.

وفي قوْلِه: ﴿ مِن دَآبَةٍ ﴾ ثلَاثُهُ أَقُوَالِ:

أحدُها: أنَّه عنَى جَمِيعَ ما يدبُّ على وجْهِ الأرْضِ، قالَهُ ابْنُ مسْعُودٍ.

قالَ قتَادةُ: وقدْ فُعِل ذلِك في زمَنِ نُوحٍ عليْهِ السَّلامُ (٣).

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(س)، و(م): للإناث.

<sup>(</sup>٢) في (ر)، و(س): منهم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٣/ ٧٣) من طريق معمر عن قتادة، في قُولِهِ تَعَالى: ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهِكَا مِن دَآبَكِم ﴾ [فاطر: ٤٥] قَالَ: ﴿ قَدْ فَعَلَ ذَلِكَ زَمَانَ نُسوحٍ». وأخرجه الطبري في تفسيره (٢٠/ ٤٨٦) من طريق سعيد، عن قتادة: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللّهُ ٱلنّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَكِم ﴾ إلا ما حمل نوح في السفينة.

وق الَ السُّدِّيُّ: المعْنَى: لأَقْحَطَ المطَرُ فلم تَبْقَ دابَّةٌ إلَّا هلَكَتْ(''، وإلى نحوه ذهَب مُقاتِلٌ ('').

والثَّاني: أَنَّه أَرَاد مِنَ النَّاسِ خاصَّةً، قالَه ابْنُ جُريجٍ.

والثَّالث: مِنَ الإنْسِ والجِنِّ، قالَه ابْنُ السَّائبِ، وهوَ اخْتِيارُ الزَّجَّاجِ(٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَكِن يُوَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَعَّى ﴾ وهو منتهى آجالهم، وباقِي الآيةِ قد تقدَّم.

﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكُرَهُونَ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ ٱلْحُسُنَى لَهُمُ الْحُسُنَى لَا جَكَرَمَ أَنَّ لَمُمُ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُم مُّفْرَطُونَ اللَّهِ ﴿ [النحل: ٦٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ المعْنَى: ويحْكُمُون لَه بها يكرهُونَ ﴾ المعْنَى: ويحْكُمُون لَه بها يكرهُونَ الله نَهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾؛ أي: تقُول للكرهُونَ السِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾؛ أي: تقُول الكذت.

وقرَأ أبو العالِيةِ، والنَّخَعيُّ، وابْنُ أبي عبْلَةَ: «الْكُذُب» بضمَّ الكافِ والنَّالِ (١٠)، ثُمَّ فسَّر ذلِك الكذِبَ بقوْلِه: ﴿ أَنَ لَهُمُ لَلْمُسُنَى ﴾ وفيها ثلاثةُ أَقُوالِ: أَقُوالِ:

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥/ ١٤٠)، وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن السدي في الأية يَقُول: إذا قحط الْمَطَر لم يبنق في الأرْض دَابَّة إلَّا مَاتَت.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٤/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ١١)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٣).

أحدُها: أنَّها البِّنُون، قالَه مجاهِدٌ، وقتادَةُ، ومُقاتلٌ (١).

والثَّانِ: أنَّهَا الجزَاءُ الحسَنُ مِنَ اللهِ تعَالَى، قالَه الزَّجَّاجُ (٢).

والثَّالِث: أَنَّها الجِنَّةُ، وذلِك أَنَّه لمَّا وعَدَ اللهُ تَعَالَى المؤْمِنينَ الجِنَّةَ، قالَ المشرِكُونَ: إن كانَ ما تقُولُونَ ه حقًّا، لَندْخُلنَّها قبْلكه، ذكرَه أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَا جَكَرُمَ ﴾ قد شرحنَاها فيها مضَى.

[٢٥٦] وقالَ الزَّجَّاجُ: «لَا» ردُّ لِقَوْلِهِم، والمعْنَى: ليْس ذلِك كها وصَفُوا «جَرَمَ» أنَّ لَهُم النَّارَ، المعْنَى: جرَمَ فعْلُهم؛ أي: كسَب فعْلُهم هذَا ﴿ أَنَّ لَمُمُ النَّارَ وَأَنَهُم مُّفْرُطُونَ ﴾ (")، وفيها (ن) أرْبعة أوْجه، قرَأ الأكْثَرُونَ: «مُفْرِطُونَ» بسكُونِ الفاءِ وتخفيف الرَّاء وفتْجها (٥٠).

وفِي معْنَاها قُوْلَانِ:

أحدُهما: مُتْركُونَ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) في (ر): وفيه.

<sup>(</sup>٥) قرأ نافع بكسِر الراء وتخفيفها، وقرأ أبو جعفر بكسِر الراء، وتشديدها معَ فتحِ الفاء، وقرأ الباقون: بفتحِ الراء وتخفيفها، انظر: انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٤)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٤).

وقالَ الفرَّاء: مَنْسِيُّونَ في النَّار (١).

والثَّاني: معجلونَ، قالَه ابْنُ عبَّاس أيضًا.

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: معجلُونَ إلى النَّار (٢).

قَالَ الزَّجَّاجُ: معْنَى «الفَرْطِ» فِي اللُّغةِ: المتقدَّمُ، فمعْنى «مُفْرَطُونَ»: مُقدَّمُ ون إلى النَّار، ومَن فسَّرها «مُتركُونَ» فهو كذلِك أيضًا؛ أي: قد جُعلوا مُقدَّمِينَ إلى العذَابِ أبدًا، متروكِينَ فيهِ (٣).

وقراً نافِعٌ، ومحبُوبٌ عن أبي عمرو، وقُتيبةُ عن الكِسَائِيُّ: «مفْرطُون» بسكُون الفاءِ وكسر الرَّاء وتخفِيفِها<sup>(٤)</sup>.

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعْناها: أنَّهُم أَفْرَطُوا في معصيةِ اللهِ (٥٠).

وقرَأ أبو جعْفرِ وابْنُ أبي عبْلَةَ: «مُفَرِّ طُونَ» بفتْح الفاءِ وتشْدِيدِ الرَّاءِ وكسْرِ ها(١٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) قراءة سبعية، سبق ذكرها.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٦) قبراءة شياذة، انظير: شيواذ ابين خالوييه (ص: ٧٣)، ومعياني القبرآن؛ للفيراء (٢/ ١٠٨)، وشواذ القبراءات؛ للكرمياني (ص: ٢٧٣)، والمبروي عين ابين أبي عبلية والأعبرج: بفتيح الراء مشدد، كها في شواذ الكرماني.

Q

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعْناها: أَنَّهم فَرطُوا فِي الدُّنْيا فلم يعملُوا فيها للآخِرةِ، وتصْدِيتُ هندِه القِراءة: ﴿ بَحَسَرَكَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ (١) [الزمر: ٥٦].

ورَوى الولِيدُ بْنُ مُسلمٍ عنِ ابْنِ عَامِرٍ: «مُفَرَّطُونَ» بفتْح الفَاء والرَّاءِ وتشديدِهَا(۱).

قَالَ الزَّجَّاجُ: وتفْسِيرُ ها كَتفْسِيرِ القِراءةِ الأُولى، فالمفرِّط والمفرَّط بمعنَّى [واحدِ](٢)(٤).

﴿ تَالِمَهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَ آ إِلَىٰ أُسَمِ مِن مَبْلِكَ فَرَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيُّهُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَحُمُ اللَّهِ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُوا فِيهُ وَلَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النحل: ٦٣ - ٦٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ تَأْلَقُهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَدِ مِن فَبْلِكَ ﴾.

قَالَ المَفَسِّرُونَ: هَذِه تَعْزِيتٌ للنَّبِيِّ ﴿ فَزَيَّنَ لَمُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ الخَبِيثةَ حَتَّى عَصَوا وكذَّبُوا، ﴿ فَهُوَ وَلِيُّهُمُ ٱلْيَوْمَ ﴾ فيد قولان:

أحدُهما: أنَّه يومُ القِيامةِ، قالَه ابْنُ السَّائبِ، ومُقاتِلٌ (٥)، كأنَّهُما أرَادا:

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) تعتبر انفرادة شاذة من رواية الوليد، وتروى عن أبي جعفر من العشرة، وقد ذكرت في المبسوط (ص: ٢٢٥)، والمبهج (ص: ٥٨٧)، والبستان (ص: ٦٤٦).

<sup>(</sup>٣) من (ر).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٥).

فهُ وَ وَلِيُّهُم يَوْمَ تَكُونُ هُم النَّارُ.

والشَّاني: أنَّه الدُّنيا، فالمعنَى: فهوَ مُوالِيهم في الدُّنيا ﴿ وَلَمُدَ عَذَابُ اللَّهِ فَ الدُّنيا ﴿ وَلَمُدَ عَذَابُ اللَّم اللهِ فَي الآخرةِ، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ﴾ يعْنِي: الكُفَّارَ (١) ﴿ الَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ ؛ أي: مَا خالَفُوا فيهِ المؤمِنينَ مِنَ التَّوْحيدِ والبعْثِ والجنزاءِ، فالمعْنَى: أَنْزلناه بيَانًا لما وقَع فيهِ الإخْتِلافُ.

﴿ وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ السَّمَا فَي وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّلْمُ اللللللللَّاللَّاللَّاللَّلْمُ اللللللللَّلْمُ الللللَّا الللللَّاللَّهُ اللل

قولُه تعَالى: ﴿ وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءَ ﴾ يغنِي: المطرَ ﴿ فَأَخِيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾؛ أي: بعْد يُبْسِهَا ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾؛ أي: يعْتَبِرونَ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِ ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةٌ لَّشَقِيكُم ﴾.

قَرَأَ أَبِو عَمْرِو، وابْن كَثِيرٍ، وحَمْزَةُ، والكِسائِيُّ: «نُسْقِيكُمْ» بضمًّ النُّونِ، ومثْلُه في الْمُؤْمِنِينَ.

وقراً نافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ، وأبو بكْرٍ عن عاصِمٍ: «نَسْقِيكُم» بفتْحِ النُّون فيه النُّون فيه النُّون فيه النُّون فيه النُّون فيه النُّون فيها (٢). وقراً أبو جعْفَر: «تَسْقِيكم» بتَاءٍ مفْتُوحةٍ (٣)، وكذلِك في

<sup>(</sup>١) في (س): للكفار.

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) قسراءة عشرية، انظر: النشر؛ لابن الجنزري (٢/ ٣٠٤)، وهي ضعيفة، كها في تفسير=

---الْمُؤْمِنِينَ، وقد سبَق بيَانُ الأنْعام، وذكرْنَا معْنَى «العِبرة» في آل عِمْرَانَ، والفرْقُ بيْنَ «سَقَى» وأَسْقَى في الْجِجر.

فَأُمَّا قُولُه: ﴿ مِّمَا فِي بُطُونِهِ : ﴿ فَقَالَ الفَرَّاء: النَّعَم والْأَنْعَامُ شَيْءٌ واحِدٌ، [٥٦] ب] وهمَا جَمْعَانِ، فَرَجَعِ التَّذْكِيرِ إلى معْنَى «النَّعَم»؛ إذ كانَ يؤدي عنِ الأَنْعَام، أَنْشَدني بعْضُهُم [من الرجز]:

## وَطَابَ أَلْبَانُ اللِّقَاحِ وَبَرَدْ(١)

فرجَعَ إلى اللَّبنِ؛ لأنَّ اللَّبَنَ والأَلْبانَ فِي معْنَى، قالَ: وقالَ الكِسَائيُّ: أَرَاد: نَسْقِيكُم مَّا فِي بُطُون (٢) مَا ذكرْنَا، وهو صوابٌ (٣)، أَنْسُدنِي بعْضُهم [من الرجز]:

## مِثْلُ الْفِرَاخِ نُتِّفَتْ حَوَاصِلُهْ(١)

=القرطبي (۱۰/ ۱۲۳).

(۱) الرجز بلا نسبة في معاني القرآن؛ للفراء (۱/ ۱۲۹)، وتفسير الطبري (۱۷/ ۲۳۸)، وتمنيب اللغة (٦/ ٦٥- ٦٦)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ١١٤)، والزاهر في معاني كليات الناس (٢/ ٢٨١)، وقبله:

إِذَا رَأَيْتَ أَنْجُهُم مِنَ الْأَسَدُ جَبْهَتَهُ أَوِ الْخَرَاةِ وَالْكَتَدُ بَالَ سُهَيْلٌ فِي الْفَضِيخِ فَفَسَدُ

(٢) في (ر): البطون.

(٣) معاني القرآن (٢/ ١٠٩).

(٤) الرجيز بـ لا نسبة في معاني القرآن؛ للفراء (٢/ ١٠٩)، وتفسير الطبري (١٧/ ٢٣٩)، والمحتسب؛ لابن جني (٢/ ١٥٢)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ٨٠٠)، والصحاح؛ للجوهري (٤/ ٤٠).

وق الَ المسبرد: هذَا الشَّيءَ الطَّالِعَ، وكذلِك ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةِ ﴾ [الأنعام: ٧٨] يعْنِي: هذَا الشَّيءَ الطَّالِعَ، وكذلِك ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةِ ﴾، وألنعام: ٧٨] ولم يقل: ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِهَدِيَّةِ ﴾، وأن المعنى: ﴿ وَالنَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّالَةُ الللَّهُ اللّلَّالِمُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللللَّهُ الللَّا اللَّهُ ال

وقالَ أبو عُبيدةَ: الْمَاءُ فِي «بُطونِه» للبغض، والمعْنَى: نَسْقِيكم مَّا فِي بُطونِه البغضِ الَّذِي له لَبنٌ؛ لأنَّه ليْس لكلِّ الأنْعام لبَنٌ (٢٠).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: ذَهَب بقوْلِه: ﴿ مِمَا فِي بُطُونِهِ ، ﴾ إلى النَّعَم، والنَّعمُ تُذَكَّرُ وتُؤَنَّثُ (٣).

والفرْثُ: ما فِي الكرِش، والمعْنَى: أنَّ اللَّبن كان طعامًا، فخلَص مِن ذلِكَ الطَّعام دَمٌ، وبقِي منْهُ فرْثٌ في الكرِش، وخلَص مِن ذلِكَ الدَّم.

﴿ لَبَنَا خَالِصَا سَآبِغَا لِلشَّـرِبِينَ ﴾؛ أي: سهلًا في السَّشُرب لا يشجى بهِ شَـاربُه، ولا يغص. وقالَ بعْضُهم: سائعًا؛ أي: لا تعافه النَّفسُ وإنْ كانَ قد خـرَجَ مِـن بـيْنِ فـرْثٍ ودَم.

ورَوى أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، قالَ: إذا اسْتقرَّ العلَفُ في الكرِشِ، طحنَه، فصَارَ أسْفلُه فرْثًا، وأعْلاه دمًا، وأوْسطُه لبنًا، والكبدُ مُسلطةٌ على هذِه الأصنافِ الثَّلاثةِ، فيجرِي الدَّمُ في العُروقِ، واللَّبنُ في الضَّرْعِ، ويبْقَى

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عن المبرد الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٧٠)، والتفسير البسيط (١٣/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٥).



الفرْثُ في الكَرِشِ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَغْنَبِ ﴾ [النحل: ٢٧] تقْدِيرُ الكلامِ: ولكُم مِن ثَمَراتِ النَّخِيلِ والأعْنَابِ ما تتَّخِذُونَ منْهُ سكرًا، والعرَبُ تُضْمر ﴿ مَا ﴾؛ كقوْلِه: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ ﴾ [الإنسان: ٢٠]؛ أي: مَا ثمَ. والكنايةُ في «مِنْه» عائِدةٌ على «مَا» المضمرةِ.

وقالَ الأخْفشُ: إنَّا لم يقُلْ: منْها؛ لأنَّه أضْمر الشِّيء؛ كأنَّه قال: ومنْهَا شيءٌ تتَّخذونَ منْهُ سكرًا(٢).

وفي المراد بالسّكر ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: أنَّه الخمرُ، قالَه ابْنُ مسْعودٍ، وابْنُ عُمرَ، والحسنُ، وسعِيدُ ابْنُ جُميرٍ، والجَسنُ، وسعِيدُ ابْنُ جُميرٍ، ومُجاهِدٌ، وإبْراهيمُ، ابْنُ أبي ليْلَى، والزَّجَّاجُ(")، وابْنُ قُتيبةً(١٠).

ورَوى عمْرُو بْنُ سُفيان، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، قالَ: السَّكَرُ: مَا حُرِّم مِن ثمرتِهَا(٥).

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ۷۰)، والتفسير البسيط (۱۳/ ۱۱۳) من رواية الكلبي عن أبي صالح.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق (٢/ ٢٧١)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٢٤١)، من طريق الأسود، عن عمرو بن سفيان، عن ابن عباس، قوله: ﴿ نَتَخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ قال: السَّكَر: ما حُرِّم من شرابه، والرزق الحسن: ما أحلّ من ثمرته.

قَالَ هَوَلاء المفَسِّرون: وهذه الآيةُ نزلَتْ إذْ كانتِ الخمْرةُ مُباحةً، ثُمَّ نُسخ ذلِك بقوْلِه: ﴿ فَأَجْتَنِبُوهُ ﴾ [المائدة: ٩٠]، ومَّن ذكر أنَّها منسُوخةٌ، سعِيدُ بْنُ جُبير، ومُجاهِدٌ، والشَّعْبِيُّ، والنَّخَعيُّ.

والشَّاني: أنَّ السَّكرَ: الخلُّ، بلُغةِ الحبَشةِ، رَواه العوْفِيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١)، وقالَ الضَّحَاكُ: هوَ الخَلُّ، بلُغةِ اليَمنِ (٢).

والثَّالث: أنَّ «السَّكر» الطَّعم، يُقال: هذا له سكرٌ؛ أي: طعمٌ، وأنْشدُوا [من الرجن]:

جَعَلْتُ عَيْبَ الْأَكْرَمِينَ سَكَرَا(")

قالَه أبو عُبيدةً (١). فعَلى هذَيْنِ القوْلَيْنِ الآيةُ مُحكمَةٌ.

فأمَّا الرِّزْقُ الحسَنُ: فهو ما أحلَّ منْهُا، كالتَّمرِ، والعِنَبِ، والزَّبِيبِ، [٥٧] والخَلِّ، ونحو ذلِك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٤٤)، وعزاه السيوطي (٤/ ١٢٢) إلى ابن جرير وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) انظر: نواسخ القرآن؛ للمصنف (٢/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) الرجز لجندل، كما في مجاز القرآن (١/ ٣٦٣)، وبلا نسبة في غريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٤٥)، وتفسير الطبري (١٧/ ٢٤٦)، ومعاني القرآن؛ للنحاس (٤/ ٨٣)، والكشف والبيان (١٦/ ٧٤)، والنكت والعيون (٣/ ١٩٨) ويروى:

جعلت أعراض الكرام سكرا

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٦٣).

﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى ٱلْغَلِ أَنِ ٱتَخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ ثُمُّ مُمَّ كُلِى مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ فَٱسْلُكِى سُبُلَ رَبِكِ ذُلُلاً يَغُرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْلَفُ ٱلْوَنُهُ, فِيهِ شِفَآةٌ لِلنَّاسِ الِّنَ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [النحل: ١٨ - ٦٩].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَمْلِ ﴾ فِي هذا الوحْي قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه إلهامٌ، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجَاهِدٌ (۱)، والضَّحَّاكُ، ومُقاتِلٌ (۲).

والشَّاني: أنَّه أمْرٌ، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>. ورَوى ابْنُ مُجَاهِدٍ عنْ أبيهِ قَالَ: أرسَلَ إليْهَا.

والنَّحلُ: زَنابِيرُ العسَلِ، وَاحِدتُها: نَحْلةٌ. «ويعْرِشُون»: يجعلُونَهُ عريشًا.

وقرَأ ابْنُ عامِرٍ، وأبو بكْرٍ عنْ عاصِمٍ: «يَعْرُشُونَ» بضَمَّ الرَّاءِ (١٠)، وهمَا لُغتانِ، يُقال: «يعكِف»، و«يعكُف»، ثُمَّ فَعَالَى فَعَدُف، وهمَا لُغتانِ، يُقال: في مَلْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

أحدُهما: مَا يعرِشُون مِن الكروم، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲٤۸)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٢٢) إلى ابن جرير وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٤٨) من طريق عطية العوفي، عن ابن عبَّاس قوله: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَلِ ﴾... الآية، قال: أمرها أن تأكل من الثمرات، وأمرها أن تتبع سبل ربها ذللًا.

<sup>(</sup>٤) قراءة سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٢٩٢)، والتيسير؛ للداني (ص: ١١٣).

والثَّاني: أنَّهَا سُقوفُ البيوتِ، قالَه الفرَّاءُ(١).

ونالَ ابْنُ قُتيبةَ: كُلُّ شيْءِ عرشٌ، مِن كَرْم، أو نَباتٍ، أو سقْف؛ فهوَ عَرْشٌ، ومَعْروشٌ (٢). وقيلَ: المراد بع وَمِمَا يَعْرِشُونَ ﴾: عَا يبنُونَ لَمَا (٢) مِنَ الأماكنِ الَّتِي تُلقِي فيهَا العسَل، ولوْلَا التَّسْخيرُ، ما كانت تأوي إليْها.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِ ﴾.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: أي: مِنَ الثَّمَراتِ، و «كُلّ» هاهُنا ليسَتْ علَى العُمومِ، ومثْلُه قوْلُه: ﴿ تُكَمِّرُكُلُ شَيْمٍ ﴾ (١) [الأحقاف: ٢٥].

ق الَ الزَّجَ اجُ: فهِ يَ ت أَكُلُ الحامِ ضَ والمرَّ، ومَ الايُوصَ ف طعْمُ ه، فيجِيلُ اللهُ ع زَّ وجلَّ مِن ذلِك عسلًا (٥٠).

قوْلُه تعَسالى: ﴿ فَأَسَلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ﴾ السُّبُل: الطُّرق، وهي الَّتِي تُطلب (٦) فيها الرَّعْي. «والذُّلل» جمْع ذلُولِ.

وفي الموصُّوف بِهَا قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها السُّبُل، فالمغنَى: اسْلُكِي السُّبُلَ مُذَلَّلةً لكِ، فلا يتوعَّرُ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) في (ر): لهم.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٦) في (ر): يطلب.

عليْهَا مكانٌ سلكَتْه، وهذا قولُ مُجاهِدٍ، واخْتِيارُ الزَّجَاجِ(١).

والثَّاني: أنَّهَا النَّحْـلُ، فالمغنَى: إنَّـكِ مُذلَّلـةٌ بالتَّسْـخيرِ لبنـي آدَمَ، وهــذَا قـوْلُ قتــادةَ، واخْتِيــارُ ابْــنِ قُتيبــةَ(٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ يَغْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ ﴾ يغنِي: العسَلَ ﴿ تُحْنَلِفُ ٱلْوَنَهُ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: منْهُ أَحَرُ، وأَبْيَضُ، وأَصْفَرُ (٣).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ﴿ يَخْرُجُ ﴾ مِن بُطونِها، إلَّا أنَّها تُلْقِيه مِن أَفُوَاهِهَا، وإنَّما قَالَ: ﴿ مِنْ بُطُونِهَا ﴾؛ لأنَّ استحالَة الأطعمة لا تكُون إلَّا في البطنِ، فيخرُجُ كالرِّيقِ الدَّائِم الَّذِي يُخرُجُ مِن فَم ابْنِ آدَمَ (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ فِيهِ شِفَآءٌ لِّلنَّاسِ ﴾ في هاءِ الكناية ثلاثةُ أقوالٍ:

أحدُها: أنَّها ترجِعُ إلى العسَلِ، رَواه العَوفيُّ عن ابْنِ عبَّاسٍ (٥)، وبه قالَ ابْنُ مسْعُودٍ.

وقَدِ اخْتَلَفُوا، هـلِ الشَّفَاءُ الَّذِي فيهِ بِحْتَـصُّ بمـرَضٍ دُون خيْرِه، أَمْ لَا؟ عـلَى قوْلَـينِ:

أحدُهما: أنَّه عامٌّ في كُلِّ مرَضٍ.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) تنوير المقباس (ص: ٢٢٧)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٠) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس ﴿ فِيهِ شِفَآ ا لِلنَّاسِ ﴾ العسل.

قالَ ابْنُ مسْعُودٍ: العسَلُ شِفاءٌ مِن كُل دَاءٍ (١). وقالَ قتادَةُ: فيهِ شِفاءٌ للنَّاس مِن الأَدْوَاءِ (٢).

وقد رَوى أبو سعيد الخدريُّ قالَ: جاءَ رجُلٌ إلى رسُولِ اللهِ، فقَال: إنَّ أَخِي اسْتطلَقَ بطْنُه، فقَال: «اسْقِهِ عَسَلًا» فسَقاهُ، ثُمَّ أَتَى فقَالَ: قدْ سَقَيْتُه فلَم يَزِدْهُ إلَّا اسْتطلَاقًا، قالَ: «اسْقِهِ عَسَلّا»... فذكر الحديث إلى أنْ قالَ: «اسْقِهِ عَسَلّا»... فذكر الحديث إلى أنْ قالَ: فشُفِي (٣)، إمَّا فِي الثَّالِثةِ، وإمَّا فِي الرَّابِعَةِ. فقَالَ رسُول اللهِ «صَدَقَ آللهُ [٧٥٤/ب] وكَذَبَ بَطَنُ أُخِيكَ» أخرجَهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ (٤٠٠. ويعْنِي: بقوْلِه: «صَدَقَ اللهُ»: هذِه الآية.

والثَّاني: فيهِ شَفَاء للأوْجَاعِ الَّتِي شِفَاؤُها فيهِ، قالَه السُّدِّيُّ.

والصَّحِيحُ أنَّ ذلِك خَرج مُخْرجَ الغالِبِ.

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: الغالِبُ على العَسَلِ أَنَّه يعْمَل في الأَدْوَاءِ، ويدْخُلُ في الأَدْويةِ، فإذَا لم يُوافِقُ آحادَ المرْضَى: فقَدْ وافَقَ الأَكْثَرِينَ، وهذا كقوْلِ العرَبِ: الماءُ حياةُ كُلِّ شيءٍ، وقد نَرى مَنْ يقْتُلُه الماءُ، وإنَّما الكلامُ على الأغْلَبِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابـن أبي شـيبة في مصنف (٦/ ١٢٧) بلفظه، والطـبري (١٧/ ٢٥٠) بلفظه، وذكـره السـمرقندي في بحـر العلـوم (٢/ ٢٤٢)، وانظـر: تفسـير البغـوي (٥/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٠) من طريـق سـعيد، عـن قتـادة، قولـه: ﴿ يَغَرُّجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْلِفٌ ٱلْوَنْهُ. فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾ ففيـه شـفاء كـما قـال الله تعـالى مـن الأدواء.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: فسقي، والمثبت من (ر)، و(س)، و(م).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، حديث (٦٨٤٥)، ومسلم، حديث (٢٢١٧) من طريق أبي المتوكل.

والثَّاني: أنَّ الهاءَ ترجِع إلى الإعْتِبارِ. والشِّفاءُ: بمعْنَى: الهدَى، قالَه الضَّحَّاكُ. والثَّالث: أنَّها ترجِعُ إلى القُرآنِ، قالَه مُجاهِدٌ.

﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَنُوَفَّنَكُمْ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَٰلِ ٱلْمُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَلِيهٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ [النحل: ٧٠].

وفي مِقدَارِه مِنَ السِّنين ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: خُسٌ وسبعُون سنَةً، قالَه عليٌّ عليه السلام.

والثَّاني: تِسْعُون سنَةً، قالَه قتادَةُ.

والثَّالث: ثَمَانُون سنَةً، قالَه قطرُبٌ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لِكُنْ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ﴾.

قالَ الفرَّاءُ: لكِي لا يعقِلَ مِن بعْدِ عقْلِه الأوَّلِ شيئًا(١).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: أي: حتَّى لا يعْلَمَ بعْدَ علْمِه بالأمُورِ شيئًا، لِشدَّةِ هرمِهِ(١).

وق الَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: أنَّ منكُم مَن يكبُر حتَّى يذْهبَ عقْلُه خرفًا، فيصِيرُ بعْدَ أنْ كانَ عالمًا جاه لَا؛ لِيريكُم مِن قُدْرتِه، كمَا قدرَ علَى إمَاتتِهِ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٦).

وإخيائِه، أنَّه قادِرٌ علَى نقْلِه مِنَ العِلْمِ إلى الجهلِ(١).

ورَوى عطَاءٌ، عن ابن عبّاس أنّه قال: ليْسَ هذا في الْمُسلِمِينَ، المسلِمُ لا يزْدَادُ في طُولِ العُمرِ والبقَاءِ إلّا كرَامةً عنْدَ اللهِ وعقلًا، ومعْرِفةً (٢). وقالَ عكْرِمةُ: مَن قرَأَ القُرآنَ لم يُردَّ إلى أرْذَلِ العُمُرِ (٣).

﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ أَفَينِعْمَةِ اللّهِ يَجْمَدُونَ ﴿ ﴿ النحل: ٧١]. قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ ﴾.

يعْنِي: فضّل السَّادةَ على الم اليكِ ﴿ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ ﴾ يعْنِي: السَّادةَ ﴿ مِرَّدِي وَفَضِلُواْ ﴾ يعْنِي: السَّادةَ ﴿ مِرَّدِي وِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنَهُمْ ﴾ فعَبَرَتْ «مَا» عن «مَنْ»؛ لأنَّه مؤضِعُ إنْهَامٍ؛ تقُول: ما فِي الدَّارِ؟ فيقُول المخاطَبُ: رجُلانِ أو ثلَاثةٌ.

ومعنى الآية: أنَّ الموْلى لا يردُّ على ما ملكَتْ يمِينُه مِن مالِه حَتَّى يكونَ المولى والمملُوكُ فِي المالِ سواءً، وهذَا(١) مثَلٌ ضرَبَه اللهُ تعَالى للمُشركِينَ الَّذِين جعَلُوا الأصْنَامَ شُركاءَ له، والأصْنامَ ملكًا له؛ يقُول: إذا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٧٣)، والتفسير البسيط (١٣/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٤/ ٥١١)، والبيهقي في الشعب (٢٧٠٦) من طريق عاصم الأحول، عن عكرمة، وأخرجه الحاكم (٢/ ٥٢٨)، ومن طريقه البيهقي في الشعب (٢/ ٢٧٠) من طريق عاصم، عن عكرمة، عن ابن عبّاس. وعزاه السيوطي في الدر المنتور (٦/ ٣٦٧) إلى ابن جرير وعبد بن حميد، من قول عكرمة.

<sup>(</sup>٤) في (ر): وهو.

Q

لم يكنْ عبِيدُكم معَكم في الملْكِ سَواءً، فكيْفَ تَجْعَلُون عبِيدي معِي سَواءً، وتَرضَون لي ما تأْنَفُون الأنفُسِكم منْهُ؟.

ورَوى العوفي عن ابْن عبَّاس، قالَ: لم يكُونوا أَشْر كُوا عبِيدَهم فِي أَمْوَا لَهِم، فكيْف يُشركونَ عبِيدي معِي في سُلطاني (١٠)؟.

ورَوى أبو صالِحٍ عن ابْن عبَّاسٍ، قالَ: نزَلَت في نصَارَى نَجْرانَ [. ٤٥٨] حينَ قالُوا: عيسى ابْنُ اللهِ تعَالى (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَفَينِعُمَةِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ قرأ أبو بخر عنْ عاصِمٍ: «تَجْحَدُونَ» بالتَّاءِ(٣).

وفِي هذِه النَّعمةِ قُولَانِ:

أحدُهما: حُجَّتُه وهِدايتُه.

والثَّاني: فضْلُه ورِزْقُه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۰۲)، من طريق عطية العوفي عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْقِ عَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ مِرَاّتِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ ﴾
يقول: لم يكونوا يشركون عبيدهم في أموالهم ونسائهم، فكيف يشركون عبيدي معي في
سلطاني؟ فذلك قوله: ﴿ أَفَينِعْمَةِ ٱللّهِ يَجْمَدُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٨٠- ٨١).

<sup>(</sup>٣) قراءة سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٤)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٨).

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزْقَكُمْ مِّنَ ٱلْطَيِّبَتِ أَفَيَالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَيِنِعَمْتِ ٱللَّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا مَنْ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ فلا تَضْرِيُواْ لِلَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ فَا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ إِلَانِهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا ﴾ يعْنِي: النِّساءَ.

وفي معْنَى ﴿ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه خلْقُ آدَمَ، ثُم خلْقُ زوْجتِهِ منْهُ، قاله قتادَةُ.

والنَّاني: ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾؛ أي: مِن جِنْسِكُم مِن بنِي آدَمَ، قالَه ابْنُ زيْدٍ. وفي الحفَدَةِ خْسَةُ أَفْوَالِ:

أحدُها: أنَّهُم الأصْهَارُ، أَخْتَانُ الرَّجُلِ على بنَاتِه، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسٍ فِي رِوايةٍ (١)، ومجاهدٌ في رِوايةٍ (١)، وسَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، والنَّخَعيُ، وأَنْسَدُوا مِن ذَلِك [من الطويل]:

وَلَوْ أَنَّ نَفْسِي طَاوَعَتْنِي لَأَصْبَحَتْ لَمَا حَفَدٌ مِثَا يُعَدُّ كَثِيرُ وَلَكِنَّهَا نَفْسٌ عَلَيَّ أَبِيَّةٌ عَيُونٌ لِأَصْهَارِ اللِّنَامِ قَذُورُ (٣)

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۰۶) من طريق أبي صالح، قال: ثني معاوية، عن على أخرجه الطبري في تفسيره عن ابن عباس، قوله: ﴿وَحَفَدَةٌ ﴾ قال: الأصهار. وذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٠٥) عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٢٢٤) إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) المروي عن مجاهد في معنى الحفدة: الأنصار والأعوان، أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) البيتان بـلا نسبة في النكـت والعيـون (٣/ ٢٠٢)، وأمالي القـالي (٢/ ١٤٢)، ومحـاضرات=

Q

والشَّاني: أنَّهُم الخدَمُ، رَواه مُجاهِدٌ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قبالَ مُجاهِدٌ في رِوايةٍ، الحسَنُ (۱)، وطباووسٌ وعِكْرِمةُ في رِوايةٍ، والضَّحَّاكُ (۱).

## وهذَا القوْلُ بحتَمِلُ وجْهَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه يُراد بالخدَم: الأولاد؛ فيكون المعنى: أنَّ الأولادَ يخدمونَ.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: الحَفَدَةُ: الخَدَمُ والأَعْوَانُ، فالمعْنَى: هم بنُونَ، وهم خدَمُ (٣).

وأصْل الحفَدِ: مدَاركةُ الخطو والإشراع في المشي، وإنَّما يفعل الخدم هـذا، فقيل الحدة، ومنْهُ يُقال في دُعاء الوتِر: «وَإِلَيْكَ نَسْعَى وَنَحْفِد»(١٠).

=الأدباء (٢/ ٢٢٩)، والبيت الأول في المذكر والمؤنث (١/ ٢١٩)، والزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٧٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٦) عن مجاهد، والحسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٥- ٢٥٧) عن الضحاك، وعكرمة.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في المراسيل (٨٩) من طريق عبد القاهر، عن خالد بن أبي عمران، قال بينا رسول الله يلا يدعو ... فذكره معضلًا به، وهذا إسناد ضعيف مع إعضاله، فعبد القاهر بن عبد الله، وأورده الذهبي في الميزان (٢/ ٦٤٢)، وقال: نكرة، ما روى عنه سوى معاوية بن صالح الحضرمي، وشيخه خالد بن أبي عمران، من أتباع التابعين، فحديثه معضل، انظر: تهذيب الكهال (٨/ ١٤٢)، ورواه ابن أبي شيبة (١٠/ ١٥٣)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ٢١٠) كلاهما من طريق ابن جريج، عن عطاء، عن عبيد بن عمير، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، من قوله، قال البيهقي: صحيح بن صحيح بن سلم من تدليس ابن جريج، فإنه عنعنه.

والثَّاني: أَنْ يُسرادَ بالخدَمِ: المَالِيكُ؛ فيكُون معْنَى الآيةِ: وجعَل لكُم مِن أَذْوَاجِكُم بَنِينَ، وجعَل لكُم حفَدةً مِن غيْرِ الأَذْوَاجِ، ذكرَهُ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ(۱).

والثَّالَث: أَنَّهُم بنُو امْرأَةِ الرَّجُل مِن غيْرِه، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عِبْرِه، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عِبْسِ (٢)، وبهِ قيالَ الضَّحَاكُ.

والرَّابع: أنَّهم ولَدُ الولَدِ، رَواه مُجاهِدٌ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

والخامِس: أنَّهُم كِبارُ الأوْلَادِ، والبَنُون: صِغارُهُم، قالَه ابْنُ السَّائب، ومُقاتِلٌ.

قال مُقاتِلٌ: وكانوا في الجاهليةِ تخدمُهُم أوْلادهم(١).

ق الَ الزَّجَ اجُ: وحقِيقةُ هذا الكلامِ أنَّ الله تعَ الى جعَل مِنَ الأزْوَاجِ بنِينَ، ومَن يُعاون على ما يحتاج إليه بسُرْعَة وطَاعةٍ (٥٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُريد: مِن أَنْدواع الشَّهادِ والحُبُوبِ والحيَدوانِ<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥٨) من طريق عطية العوفي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٦) ذكره الواحدي في التفسير الوجيز (ص: ٦١٣)، والتفسير البسيط (١٣/ ١٤٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ أَفِيا لِنَوْمِنُونَ ﴾ فيهِ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الأصنامُ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والشَّاني: أنَّ الشَّرِيكُ والصَّاحِبةُ والوَلَدُ، فالمغنَى: يُصدِّقُون أنَّ اللهَ ذَكِ؟ قالَه عطاءٌ.

والثَّالث: أنَّه الشَّيطانُ، أمَرَهُم بتحْرِيم البَحِيرةِ والسَّائبةِ، فصَدَّقُوا.

وفي المرَاد بـ «نعمة اللهِ» ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها التَّوْحيدُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: القُرآنُ والرَّسُولُ.

والنَّالث: الحَلَالُ الَّذِي أحلَّهُ اللهُ لهُم.

[٥٨٨] قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا ﴾.

وفِي المشار إليهِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها الأصنام، قالَه قتَادَةً.

والثَّاني: الملائِكةُ، قالَهُ مُقاتِلٌ (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ مِنَ ٱلسَّمَوَٰتِ ﴾ يغنِسي: المطرَ {و} مِسن ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ النَّباتَ، والثَّمَر.

قُولُه تَعَالى: ﴿ شَيْنَا ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٨).

قالَ الأَخْفَشُ: جعَل «شيئًا» بدلًا مِنَ الرِّزْقِ (''، والمعْنَى: لا يمْلِكُونَ رِزْقًا قلِيلًا ولَا كثِيرًا، ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾؛ أي: لا يقْدِرُونَ علَى شيْءٍ.

قَالَ الفَرَّاءُ: وإنَّهَا قَالَ فِي أُوَّلِ الْكَلَامِ: "يمْلِكُ"، وفِي آخِرِه: "يَستطيعُونَ"؛ لأنَّ "مَا" فِي مذْهَبِ: جَمْعٌ لآلهتِهِم، فوحَّد "يمْلِك" على لفُظِ "مَا" وتوْحِيدها، وجَمْعٌ فِي "يستطيعُون" على المعْنَى؛ كقوْلِه: ﴿ وَمِنْهُم مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ ﴾ "" [يونس: ٢٢].

قوْلُ ه تعَ الى: ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾؛ أي: لا تُشبِّهُوه بخَلْقِ ه ؛ لأنَّ ه لا يُشبِه شيئٌ، فالمغنَى: لا تجعَلُ واله شريكًا.

وفي قوْلِه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: يعْلَمُ ضرْبَ المثَل، وأنْتُم لا تعْلَمُون ذلِك، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

والشَّاني: يعْلَمُ أَنَّه ليْسَ له شرِيكٌ، وأنْتُم لا تعْلَمُون أَنَّه ليس له شرِيكٌ، وأنْتُم لا تعْلَمُون أَنَّه ليس له شرِيكٌ، قالَه مُقاتلٌ (٣).

والثَّالَث: يعْلَمُ خطأً مَا تضْرِبُون مِنَ الأَمْثَالِ، وأَنْتُم لا تعْلَمُون صوَابَ ذلِك مِن خطئه.

والرَّابِع: يعْلَم ما كانَ ويكونُ، وأنتُم لا تعْلَمُون قدْرَ عظمَتِه حين أشْرَ كُتُم بهِ، ونسَبْتمُوه إلى العَجْزِ عنْ بعْثِ خلْقِه.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٨).



﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَعْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن رَزَقَنَ لُهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ مِنَّا وَجَهْرًا هَلَ يَسْتَوُرَ حَلَّ الْمُحَدُدُ لِلَّهِ بَلَ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ مِنَّ وَجَهْرًا هَلَ يَسْتَوُرُ حَلَّ الْمُحَدُدُ لِلَّهِ بَلَ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ مِنْ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ النَّاحِل: ٧٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا ﴾؛ أي: بيَّنَ شبَهًا، فيه بيانٌ للْمقصُودِ (١١)، وفيهِ قولُانِ:

أحدُهما: أنَّه مشلٌ للمُؤمنِ والكافرِ. فالَّذي ﴿ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾: هو الكافِرُ؛ لأنَّه لا خيرَ عندَه، وصاحِبُ الرِّزق هو المؤمنُ، لما عنْدَه مِنَ الخيرِ، هذَا قوْلُ ابنِ عبَّاس، وقتادَةَ.

والشَّاني: أَنَّه مَشَلٌ ضرَبَهُ اللهُ تعَالى لنفْسِه وللأَوْثَانِ؛ لأَنَّه مالِكُ كلِّ شيْء، وهي لا تمَلِكُ شيئًا، هذا قولُ مُجاهِدٍ، والسُّدِّيِّ. وذكر في التَّفسير أنَّ هذا المشلَ ضُرب بقوم (٢) كانوا في زمَنِ رسُولِ الله رفيهم قولانِ:

أحدُهما: أنَّ المملُوكَ: أبو الجوادِ، وصَاحبَ الرِّزقِ الحسن: سيِّدُه هِشامُ بْنُ عمْرِه، رَواه عكْرمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>. وقالَ مُقاتِلٌ: المملُوكُ: أبو الحواجرِ<sup>(١)</sup>.

والثَّاني: أنَّ الممْلوكَ: أبو جهْلِ بْنُ هِشامٍ، وصَاحبَ الرِّزقِ الحسَن: أبو بكْرِ الصَّدِّيقُ هُ ، قالَه ابْنُ جُريج.

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): المقصود.

<sup>(</sup>٢) في (م): لقوم.

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن؛ للنحاس (٤/ ٩٤)، والكشف والبيان؛ للثعلبي (١٦/ ٩٢- ٩٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٨). وفي الدر المنثور (٤/ ٢٣٥): أبو الجوزاء.

فَأَمَّا قُولُهُ: ﴿ هَلَ يَسْتَوُ كَ ﴾ ولم يقُلْ: يستويانِ؛ لأنَّ المرادَ: الجنسُ.

وقىالَ ابْنُ الأنْباريِّ: لفْظُ «مَنْ» لفْظُ تؤحيدٍ، ومعْنَاها معْنَى الجمْعِ، ولم يقَعِ المشَلُ بُعَبْدِ مُعيَّنٍ، ومالِكِ معينٍ، لكن عنِي بها جماعَةُ عبيدٍ، وقوم مالِكونَ، فلهَّا فارَقَ مِن تأويلِ الجمْع، جَمَعَ عائِدَها لِذلكَ.

وقولُه تعَالى: ﴿ أَخْمَدُ لِلّهِ ﴾؛ أي: هو المستحِقُّ للحمْدِ؛ لأَنَه المنعِمُ، ولا نعْمة للأصْنامِ، ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ ﴾ يعْنِي: المشركِينَ ﴿ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أنَّ الحمْدَ لله. قالَ العُلماءُ: وصفَ أكثرهم [بذلِك](١)، والمراد: جِيعُهُم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ اَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ ﴾ قد فسَّرنا «البكم» في البقرة [آية: ١٨]. ومعْنَى ﴿ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾؛ أي: مِن [٥٩]] الكلام؛ لأنَّه لا يفْهَمُ ولا يُفْهم عنْهُ.

﴿ وَهُوَ كُلُّ عَلَىٰ مَوْلَـٰنَهُ ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: أي: ثقلٌ علَى وَليّهِ وقرَابِيهِ (٢). وفِيمَنْ أُريدَ بهذا المثل أَرْبِعَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّه مشَلٌ ضرَبَه اللهُ تعَالى للمؤمِنِ والكافِرِ، فالكَافِرُ هو الأَبْكَمُ، والَّذي يأمُر بالعدْلِ هو المؤمنُ، رَواه العوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(").

<sup>(</sup>١) من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٦٣)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٢٥) إلى ابن جرير وابن أبي حاتم.



والشَّاني: أنَّها نزَلَتْ في عُشهانَ بْنِ عفَّانَ، هو الَّذِي يأمُرُ بالعدْلِ، وفي مو لَّ لذِي يأمُرُ بالعدْلِ، وفي مو لَّ له كانَ يكْرهُ الإسلامَ وينْهى عُشهانَ عن النَّفقةِ في سَبيلِ اللهِ، وهوَ الأَبْكَم، رَواه إبْراهيمُ بْنُ يعْلَى بْنِ مُنَّةً (١) عن ابْنِ عبَّاسٍ (١).

والثَّالَت: أَنَّه مَثَلٌ ضرَبهُ الله تعَالى لِنفْسِه، وللوثَنِ. فالوَثنُ: هو الأَبْكَمُ، والله تعالى: هو الآمِرُ بالعدْلِ، وهذا قولُ مُجاهدٍ، وقتادة، وابْنِ السَّائبِ، ومُقاتلِ (٣).

والرَّابع: أنَّ المسرادَ بالأبكم: أبيُّ بْنُ حَلَىفٍ، وبالَّذي يأمُسر بالعَدْلِ: حُسْزَةُ، وعُشمانُ بْنُ عفَّانَ، وعُشمانُ بْنُ مظْعُون، قالَه عطاءٌ.

فيُخرَّجُ على هذِه الأقوالِ في معْنَى «مؤلَّاه» قؤلَّانِ:

أحدُهما: أنَّه مولى حقيقةً، إذا قلنا: إنَّه رجلٌ مِنَ النَّاس.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصول الخطية، وفي تفسير الطبري: أمية.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد (۳/ ۲۰)، وفيهها: إبراهيم، عن عكرمة، والبخاري في التاريخ الكبير (۱/ ۳۰۲)، وابن عساكر في تاريخه (۲۱ / ۲۱۰)، من طرق عن حماد بن سلمة به، وأخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۲۳)، من طريق إبراهيم، عن عكرمة، عن يَعْلَى بن أمية، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا عَبْدُا مَمْلُوكًا ﴾ قال: نزلت في رجل من قريش وعبده. وفي قوله: ﴿ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُما آبُكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال: هو عشهان بن عفان. قال: والأبكم الذي أينها يُوجّهُ لا يأت بخير، ذاك مولى عثهان بن عفان، كان عثهان ينفق عليه ويكفله ويكفيه المئونة، وكان الآخر يكره الإسلام ويأباه وينهاه عن الصدقة والمعروف، فنزلت فيهها.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٢٣٨).

والثَّاني: أنَّه بمعنى الولي، إذا قلْنا: إنَّه الصَّنمُ، فالمعْنَى: وهو ثقل على وليِّهِ الَّذِي يخدمُه ويزينه.

ويُخرج في معنى «أينها يوجهه» قولان: إنْ قلنا: إنَّه رجلٌ، فالمعنى: أينها يُرسله. والتَّوجيه: الإرْسَال في وجه مِنَ الطَّريق.

وإنْ قُلنا: إنَّه الصَّنم؛ ففي معنى الكلام قوْلَانِ:

أحدُهما: أينها يدْعُوه، لا يُجيبه، قالَه مُقاتلٌ (١).

والثَّاني: أينها يوجهه تأميله إيَّاه ورجاه له، لا يأته ذلك بخير، فحذَف التَّأميل، وخلَفَه الصَّنه؛ كقوْلِه: ﴿ مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٩٤]؛ أي: على ألْسِنةِ رُسلِك.

وقرأ البزِيُّ عنِ ابْنِ مُحيصن «أَيْنَما تُوَجِّهُهُ» بالتَّاء على الخطابِ(٢).

فأمّا قوْلُه: ﴿ لَا يَأْتِ بِحَيْرٍ ﴾ فإنْ قُلنا: هو رجُلٌ، فإنّا كان كذلك؟ لأنّه لا يفْهَمُ ما يُقال له، ولا يُفهم عنه ؛ إمّا لِكفره وجُحوده، أو لِبُكم بهِ. وإنْ قُلنا: إنّه الصنم؛ فلِكَوْنِه جمادًا. ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ ﴾؛ أي: هذا الأبْكمُ ﴿ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ ﴾ أي: ومَن هو قادِرٌ على التّكلُم، ناطِقٌ بالحقّ.

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا آمَرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَدِ أَوْ هُوَ الْفَرَبُ إِنَ ٱللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ النحل: ٧٧].

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٤).



قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قد ذكرْنَاه في آخر هود [آية: ١٢٣].

وسبَبُ نُرولِ هـنِه الآيةِ: أنَّ كُفَّارَ مكَّةَ سأَلُوا رسُولَ اللهِ ﷺ؟ متَى السَّاعةُ؟ فنزلَتْ هـذهِ الآيةُ، قالَه مُقاتـلٌ(١).

وقالَ ابْنُ السَّائبِ: المرادُ بالغَيْبِ هاهُنا: قِيامُ السَّاعةِ(٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَا آَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ يغنِي: القِيامة ﴿ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَرِ ﴾ واللَّمحُ: النَّظرُ بسُرعةٍ ، والمعنى: إنَّ القيامة في سُرعةٍ قِيامِهَا وبعْثِ الخلائِقِ كَلَمْح العَيْنِ؛ لأنَّ اللهَ تعَالى يقُول: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧].

﴿ أَوْهُو اَقْرَبُ ﴾ قالَ مُقاتِلٌ: بِلْ هُ وَ أَشْرَعُ '''. وقالَ الزَّجَّاجُ: لِيْسَ ﴿ وَالْكَنَّهُ يَصِفُ سُرَعَةَ القُدرةِ البَصِرِ ، ولكنَّه يَصِفُ سُرَعَةَ القُدرةِ عَلَى الأَثْبَانِ بِهَا مَتَى شَاءَ '').

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ المَسْمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْئِدَةُ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [النحل: ٧٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس (ص: ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: بحر العلوم؛ للسمرقندي (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٤).

قرأ حمْزةُ: «إِمَّهَاتِكم» بكسرِ الألِفِ والميمِ، وقرأ الكِسائيُ بكسرِ الألِفِ والميمِ، وقرأ الكِسائيُ بكسرِ الألِفِ وفتْحِ الميمِ (۱)، وكذلِك في الألِفور» و«الزمر» [و «الطَّارِق»] (۲) و «النَّجْم»، ولا خِلافَ بيْنَهُم في الإبتداءِ بضمٌ الهمْزةِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعَ ﴾ لفظُه لفظُه الواحد، والمرادُبه الجميع، وقد بينًا علَّةَ ذلِك في أوَّلِ البقرة [آية: ٧]. والأفِدةُ: جمْعُ فؤادٍ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: مثْلُ: غُراب وأَغْربة، ولم يجمع «فُؤاد» على أكثر العددِ، لم يقُل فيه: «فِئدان»؛ مثل غُراب وغِربان (٣).

وقال أبو عبيدة: وإنَّما جعَل لهمُ السَّمع والأبْصَار والأفْئدةَ قبْلَ أنْ يخرجَهم، غيْر أنَّ العرَبَ تقدِّم وتؤخّر، وأنْشد [من البسيط]:

ضَخْمٌ تُعَلَّقُ أَشْنَاقُ الدِّيَاتِ بِهِ إِذَا الْمَؤُونَ أُمِرتْ فَوْقَهُ حَمَلًا(١٠)

الشَّنَق: ما بيْنَ الفريضَتَيْنِ، والمؤون أعْظَمُ مِن الشَّنَق، فبدأ بالأقَلِّ قبْلُ الأعْظَم (٥).

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: التيسير (ص: ٩٤).

<sup>(</sup>٢) من (ر) فقط.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٤) البيت للأخطل في مجاز القرآن (١/ ٣٦٥)، والأضداد (ص: ٣٠٦)، والشعر والشعراء (١/ ٤٧٦)، ومجالس ثعلب (ص: ٨٨)، والمعاني الكبير (٢/ ١٠٠٧)، وكتاب الأفعال (٢/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ٣٦٥).



قال المفسرون: ومقصود الآية: أنَّ اللهَ تعالى أبانَ نعمَه عليهم حيث أخْرجَهُم جُهَّالًا بالأشياء، وخلَق لهم الآلات التي يتوصَّلُون بها إلى العلم.

﴿ أَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتٍ فِ جَوِّ ٱلسَّكَمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْرٍ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ [النحل: ٧٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ فِ جَوِ ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ قالَ الزَّجَّاجُ: هوَ الهواءُ البعِيدُ مِنَ الأَرْض (١٠).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا أَلَّهُ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدهما: ما يُمْسكُهنَّ عند قبض أجنحته نَ وبسطِهَا أَنْ يقعن على الأَرْضِ إِلَّا اللهُ، قالَ الأكثرُونَ.

والشَّاني: ما يُمسكهُنَّ أنْ يُرسلْنَ الجِجارةَ على شِرارِ هـذِه الأُمَّةِ، كما فعلَ بغيرهِم، إلَّا اللهُ، قالَه أبنُ السَّائب.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٤).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بَيُوتِكُمْ سَكَنَا ﴾؛ أي: موضعًا تسْكُنونَ فيهِ، وهي المساكِنُ المتَّخَذَةُ مِن الحجَرِ والمدر تَسْتر العوراتِ والحُرَم، وذلِك أنَّ الله تعَالى خلَق الخشَبَ والمدر والآلة الَّتي بها يُمكن بناءُ البيتِ وتسقيفُه.

﴿ وَجَعَلَ لَكُوْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَامِ بِيُوتًا ﴾: وهي القِبابُ والخِيمُ المتَّخَذَةُ من الأَدمِ ﴿ تَسْتَخِفُونَهَا ﴾؛ أي: يخفُ عليْكُم حملُها ﴿ يَوْمَ ظَعْنِكُمْ ﴾ قرأ ابْن ككثير، ونافِعٌ، وأبو عمرو: "ظَعَنِكُم» بفتْحِ العينِ. وقرأ عاصم، وابن عامر، ونافِعٌ، والكسائيُ بتسكينِ العينِ (١)، وهما لُغتانِ؛ كالشَّعَر، والنَّهُ والنَّهُ من وا

﴿ وَيَوْمَ إِفَامَتِكُمْ ﴾؛ أي: لا تنْقُلُ عليْكُم في الحَالَيْنِ. ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا ﴾ يعْنِي: المعِزَ يعْنِي: اللهِبلَ ﴿ وَأَشْعَارِهَا ﴾ يعْنِي: المعِزَ ﴿ وَأَشْعَارِهَا ﴾ وأَعْنَا أَنَّ المتّاعَ لا واحِدَ له، كيا أنَّ المتاعَ لا واحِدَ له، والعرَبُ تقُول: جمْعُ المتاعِ: أَمْتِعةٌ، ولو جمعْتَ الأثاثَ، لَقُلْت: ثلَاثةُ اللهِ وَأَثْثُونِ مَشْلُ: (أَعَنَة وعشن) لَا غَيْرُ (٢).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: الأَثَاثُ: متَاعُ البيْتِ مِنَ الفُرش والأَكْسِيةِ. قالَ أبو زيْدٍ: واحِد الأَثَاثِ: أَثاثة (٣).

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٨)، والسبعة (ص: ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٧١).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٧).



[1787] وقيالَ الزَّجَاج: يُقيال: قيد أَثَّ يَئِتُ أَثَّا؛ إذا صيارَ ذَا أثياثِ (١). ورُوي عينِ الخلِيلِ أَنَّه قيالَ: أَصْلُه مِنَ الكَثْرةِ، واجْتهاع بعْضِ المتاعِ إلى بعْضٍ، ومنْهُ: شيعٌ أثيبتٌ (٢).

فَأَمَّا قُوْلُهُ: ﴿ وَمَتَنعًا ﴾ فقِيل: إنَّمَا جَمَعَ بيْنَه وبيْنَ الأثَاثِ، لِاخْتلافِ اللَّفْظينِ. وفِي قَوْلِه: ﴿ إِلَىٰ حِينِ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدهما: أنَّمه الموْتُ، والمعْنَى: ينْتَفِعُونَ بهِ إلى حينِ الموْتِ، قالَمه ابْنُ عَبَّاسٍ، ومُجاهِدٌ.

والثَّاني: أَنَّه [إلى] (٣) حين البِلَى، فالمعنَى: إلى أَنْ يبْلَى ذلِك الشَّيء، قالَه مُقاتِلٌ (١٠). قوْلُه تعَالى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِمَّا خَلَقَ ظِللَا ﴾؛ أي: ممَّا يَقِيكُم حرَّ الشَّمس، وفيه خُسَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّه ظِلال الغَمام، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: ظِلالُ البُيوتِ، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

والثَّالث: ظِلالُ الشَّجر، قالَه قتادَةُ، والزَّجَّاجُ (٥٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) العين (٨/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) من (ر)، و (س)، و (م).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٥).

والرَّابع: ظِلالُ الشَّجر والجبَالِ، قالَه ابْنُ قُتيبةَ(١).

والخامِس: أنَّه كُلُّ شيء له ظِلٌّ مِن حائِط، وسقْف، وشجَر، وجبَل، وغير ذلِك، قالَهُ أبو سُليمانَ الدِّمَسْقيُّ.

قَوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَعَكَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَكْنَنَا ﴾؛ أي: مَا يكِنَّكُم مِنَ الحسرِّ والبردِ، وهي : الغيران والأشرَابُ. وواحِدُ الأكْنَان «كِنُّ» وكُل شيْء وقي شيئًا وستَرَهُ فهوَ «كِنُّ».

﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ ﴾: وهي القُمُص ﴿ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾، ولم يقُلْ: البرد؛ لأنَّ ما وقى مِنَ الحرِّ، وقى مِنَ البردِ، وأنشدَ [من الوافر]:

وَمَا أَدْرِي إِذَا يَمَّمْتُ أَرْضًا أُرِيدُ الْخَيْرَ أَيُّهُمَا يَلِينِي (١)

وق الَ الزَّجّ اجُ: إنَّ الحرسّ الحرّ؛ لأنَّهُم كانوا في مكانَاتهم (") أكثر مُعاناةً له مِنَ البرْدِ، وهذَا مذْهبُ عطَاءِ الخُراسانِّ (١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ يُريد الدُّروعَ الَّتِي يتَّقُون بها شِدَّةَ الطُّعن والضَّرب في الحرْب.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) البيت للمثقب العبدي، كما في المفضليات (ص: ٢٨٧)، ومعاني القرآن وإعرابه؛ للزجاج (٤/ ٢٧٩)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ١٤٥)، والانتصار للقرآن (٢/ ٥٧٥)، وتهذيب اللغة (١٥/ ٣٦٥)، والصناعتين (ص: ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) الذي في المعاني؛ للزجاج: مكانهم.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٥).



قوْلُه تعَالى: ﴿ كَذَلِكَ يُتِعُ نِعْمَنَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي: مثلها أنْعَم اللهُ عليْكُم بهذه الأشياء . ﴿ كَذَلِكَ يُتِعُ مَنَهُ عَلَيْكُمْ فَي الدُّنْيا ﴿ لَعَلَكُمْ تُسْلِمُونَ ﴾ بهذه الأشياء . ﴿ يُتَعَمَّ نِعْمَنَهُ عَلَيْكُمْ فَي الدُّنْيا ﴿ لَعَلَكُمْ تُسْلِمُونَ ﴾ والجنطابُ لأهل مكّمة ، وكان أكثرهم حينئذ كفّارًا، ولو قيلَ: إنّه خطابٌ للمُسلِمينَ، فالمعْنَى: لعلّكُم تدُومُون على الإسلام، وتقُومُون بحقّه .

وقرَأ ابْنُ عبَّاسٍ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وعِكرِمَةُ، وأبو رجَاءٍ: «لَعلَّكُم تَسْلَمُونَ» بفتْحِ التَّاءِ والسَّلَام (۱۰)، على معْنَى: لعلَّكم إذا لبستُم السَّرُوعَ تَسْلَمُون مِن الجِرَاح في الحَرْبِ.

قؤلُده تعَسالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوا ﴾ أعْرضُوا عن الإيسانِ ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَئُهُ الْمُبِينُ ﴾ وهذه عندَ المفسِّرينَ منشُوخةٌ بآينةِ السَّيفِ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾.

وفي هذِه النَّعمةِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها المساكِنُ، نِعَمُ اللهِ عزَّ وجلَّ علَيْهم في الدُّنيا.

وفي إنْكَارِها ثَلَاثُهُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهم يقُولون: هذِه ورِثْنَاها عن آبائِنا.

رَوى ابْنُ أَبِي نَجيعٍ عن مُجَاهدٍ قالَ: نِعَمُ اللهِ: المسَاكِنُ، والأنْعَامُ، وسَرابِيلُ الثَّيابِ، والحديدِ، يعرِفُه كُفَّارُ قُريش، ثُم يُنكرُونَهُ (٢) بأنْ يقُولوا:

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) في (س): ينكرونها.

هــذَا كَانَ لآبائِنَــا ورِثْنَـاه عنْهُــم، (رواه ابـنُ أبي نَجِيــحِ)(١) عــن مُجاهــدٍ(٢).

والشَّاني: أنَّهم يقُولون: لوْلَا فُلانٌ لكَانَ كذَا، فهذا إِنْكَارُهم، قالَه [٢٦٠/ب] عوْنُ بُنُ عبْدِ اللهِ.

والثَّالَث: يعْرِفُون أَنَّ النِّعَمَ مِنَ اللهِ، ولكن يقُولُونَ: هذه بشفَاعةِ آهَنِا، قالَه ابْنُ السَّائبِ، والفرَّاءُ<sup>(٣)</sup> وابْنُ قُتيبةً (١).

والثَّاني: أنَّ المرادَ بالنَّعمةِ هاهُنا: مُحَمَّدٌ ﷺ يغْرِفُونَ أَنَّه نبِيُّ (٥)، ثُمَّ يَكُذُّبُونه، وهذا مرْويٌّ عن مُجاهدٍ، والسُّدِّيِّ (٢)، والزَّجَاج (٧).

(١) في (ر): وهذا.

(۲) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٤)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٧٣) عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللّهِ ثُعَرَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ قال: هي المساكن والأنعام وما يرزقون منها، والسَّر ابيل من الحديد والثياب، تعرف هذا كفار قريش، ثم تنكره بأن تقول: هذا كان لآبائنا، فروّحونا إيَّاه. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٢٧) إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم.

(٣) معاني القرآن (٢/ ١١٢).

(٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٨).

- (٥) هذا القول أولى الأقوال عند الطبري (١٧/ ٢٧٤): «وذلك أنَّ الآية بين آيتين كلتاهما خبر عن رسول الله وعها بعث به، فأولى ما بينهها أن يكون في معنى ما قبله وما بعده. إذ لم يكن معنى يبدلُ على انصرافه عها قبله وعها بعده، فالذي قبل هذه الآية قوله : ﴿ فَإِن تُوَلُّوا فَإِنَّما عَلِيَكَ ٱلْمُبِينُ ﴿ يَهُ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ وما بعده: (وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا) وهو رسولها...».
- (٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٧٢- ٢٧٣) من طريق محمد بن بشار، قال: ثنا عبد الرحمن، قال: ثنا عبد الرحمن، قال: ثنا سفيان، عن السدي ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا ﴾ قال: محمد ﷺ. (٧) معانى القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٦).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ قالَ الحسَنُ: وجِيعُهُم كُفَّارٌ(')، فذكر الأكْشرَ، والمرادُبِ الجمِيعُ.

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِبدًا ثُمَّ لَا يُؤْذَثُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَا هُمْ يُسْتَغْنَبُونَ ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِبدًا ثُمَّ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴿ فَكُلِهُمْ وَلِا هُمْ يُنظَرُونَ ﴿ وَإِذَا رَوَا الَّذِينَ الْمَالُواْ مُرَكَاءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَتَوُلَآ مِشْرَكُواْ اللّهِ يَوْمَ اللّهِ يَعْمُ الْفُولُ إِنَّكُمْ لَكَ ذِبُونَ ﴿ اللّهِ وَالْفَوْا إِلَيْ هِمُ الْفَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَ ذِبُونَ ﴿ اللّهِ وَالْفَوْا إِلَى اللّهِ يَوْمَ إِنِهِ مُ السَّامَةُ وَضَلَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ يَوْمَ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ [النحل: ٨٤ - ٨٧].

قُوْلُه تَعَالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾ يعْنِي: يوْمَ القِيامةِ، وشاهِدُ كُلِّ أُمَّةٍ نَبِيُّهَا " يشْهَدُ عليْهَا بتصْدِيقِهَا وتكْذِيبها.

﴿ ثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَ فَرُواْ ﴾ في الإعتذار ﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ ﴾؛ أي: لا يُطلب منْهُم أن يرجِعُوا إلى ما أمَر اللهُ بهِ؛ لأنَّ الآخِرةَ ليْستْ بدارِ تكليفٍ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا رَءَا الَّذِينَ ظَلَمُواْ ﴾؛ أي: أشْرِكُوا ﴿ الْعَذَابَ ﴾ يعْنِي: النَّارَ ﴿ فَلَا يُحَفِّفُ عَنْهُمْ ﴾ العذَابُ ﴿ وَلَا مُمْ يُنظَرُونَ ﴾ لا يُؤخّرون، ولا يُمْهلُون. ﴿ وَإِذَا رَءَا اللَّذِينَ أَشَرَكُواْ شُرَكَآءَ هُمْ ﴾ يعْنِي: الأصنام الَّتِي جعَلُوها شُركاءَ للهِ في العِبادةِ، وذلِك أَنَّ اللهَ يبْعَثُ كُلَّ معْبُودٍ مِن دُونِه؛ فيقُول المشرِكُون: ﴿ رَبَّنَا للهِ فِي العِبادةِ، وذلِك أَنَّ اللهَ يبْعَثُ كُلَّ معْبُودٍ مِن دُونِه؛ فيقُول المشرِكُون: ﴿ رَبَّنَا هَوَ لِللّهِ مَن مُولِكَ .

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٧٧)، والتفسير البسيط (١٣/ ١٦٤)، والماوردي في النكت والعيون (٣/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) في (م): منها.

فإِنْ قيلَ: فهذَا معْلُومٌ عنْدَ اللهِ تعَالَى، فَمَا فائِدةُ قَوْ لِهِم: ﴿ هَنَوُلَآءِ شُرَكَ آوُنَا ﴾؟ فعنْهُ جَوابَانِ:

أحدُهما: أنَّهم للّا كتَمُوا الشّركَ في قوْلِهم: ﴿ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ عاقبَهُم الله تعالى بإصمَاتِ ألْسِنتِهم، وإنْطاقِ جوارجِهم، فقالُوا عنْدَ مُعاينةِ الهتِهم: ﴿ رَبّنَا هَنَوُلاَءِ شُرَكَا وَنَا ﴾؛ أي: قد أقررْنَا بعْدَ الجَحدِ، وصدَّقْنَا بعْدَ الكَذِبِ؛ الْتِهاسَا للرَّحة، وفِرارًا مِنَ الغضَبِ، فَكَأَنَّ هذا القوْلَ منْهُم على وجْدِ الإغتِرافِ بالذَّنْب، لَا على وجْدِ إعْلام مَن لا يعْلَم.

والشَّاني: أنَّهُ م لَّا عَايَنُ وا عِظمَ غضَبِ اللهِ تعَالَى قالُ وا: ﴿ هَتَوُلاَ عِلَى مَلَ وَالْ اللهِ مَعَ اللهِ تعَالَى قالُ وا: ﴿ هَتَوُلاَ عِلَى مَلَ مَا اللهِ وَالْ اللهِ مَلَى وَالْ اللهِ مَلِ وَحُ وَانْ تُلْزِم الأَصْنَام إِجْرَامَهُ م، أو بعْضَ ذُنُوبِهِم؛ إذْ كانوا يدَّعُونَ لها العقْلَ والتَّمْييزَ، فأجابَتْهُمُ الأَصْنَامُ بها حسَم طمَعهُم.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَلْقَوْا إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ ﴾؛ أي: أَجَابُوهم وقالُوا لِمُم: ﴿ إِنَّكُمُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّاللَّالَاللَّا اللَّلْمُلْ اللَّلْمُ الل

قالَ الفرَّاءُ: ردَّت عليْهِم آلهَتُهُم قوْلَهُم (١٠).

وق الَ أبو عُبيدةَ: «فألْقَوْا»؛ أي: قالُوا للهُم، تقولُ(٢): ألْقَيْت إلى فُلانٍ كَذَا؛ أي: قُلتُ له (٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) في (ر): يقال.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٦٦).

قَالَ العُلَاءُ: كَذَّبُوهِم في عَبَادَتِهِم إِيَّاهُم، وذلِك أَنَّ الأَصْنَامَ كَانَتْ جَادًا لا تعْرِفُ عَابِدِيها، فظهَرَتْ فضيحَتُهم يومنذ؛ إذْ عَبَدُوا مَن لم يعْلَمُ بعبادَتِهم، وهذا(١) كقوْلِه: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ ﴾ [مريم: ٨٣].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَأَلْقَوْا إِلَى ٱللَّهِ يَوْمَهِ إِ ٱلسَّلَمَ ﴾ المعنى: أنَّهُمُ اسْتسلَّمُوا لَه.

وفي المشَار إليْهِم قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهمُ المشركُونَ، قالَه الأكْثَرُونَ.

ثُمَّ في معْنَى اسْتسلامِهِم قولَانِ:

[1/٤٦١] أحدُهما: أنَّهُمُ استسلَمُوا له بالإقْرَارِ بتوْحِيدِه ورُبوبيَّتِهِ.

والثَّاني: أنَّهُمُ اسْتسلَّمُوا لِعذَابِه.

والنَّانِ: أنَّهُمُ المشرِكُون والأصْنامُ كلُّهُم.

قالَ الكلبيُّ: والمعنني: أنَّهمُ استسلَّمُوا للهِ مُنقادِين لحُكْمِه (٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا ۚ يَفْتَرُونَ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: بطَلَ قُوْهُم أنَّها تشْفَعُ لهم.

والثَّاني: ذَهَب عنْهُم ما زيَّن لِمُهُمُ الشَّيطانُ أنَّ للهِ شريكًا وولدًا.

(١) في (ر): وذلك.

<sup>(</sup>٢) تنويسر المقبساس (ص: ٢٢٩) بلفظ: استسلم العابد والمعبود لله تَعَماليَ، وذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٦٨) بنفس لفظ التنويس.

﴿ اَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَـٰدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ ﴾ [النحل: ٨٨].

قوْلُه تعَالى: ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: منعُوا النَّاسَ مِن طاعةِ اللهِ والإيهانِ بمُحمَّدٍ ﷺ (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ زِذْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ ﴾ إنَّها نكَّر العذَابَ الأوَّل؛ لأنَّه نوعٌ خَاصٌ لقوْم بأغْيَانِهِم، وعرَّف العنذَابَ الشَّاني؛ لأنَّه العذابُ الَّذي يعنذَّب به أكْثرُ أهْلِ النَّار؛ فكانَ في شُهرتِه بمنزلةِ النَّار في قوْل القائل: نعُوذ باللهِ مِنَ النَّارِ، وقد قيل: إنَّها زِيدوا هذَا العذَابَ على ما يستحِقُّونَهُ مِن عذَابِهم؛ بصَدِّهم عن سبيل اللهِ.

## وفي صِفة هذا العذاب الَّذي زِيدوا أرْبعةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها عقَارِبُ كأمثالِ النَّخْلِ الطِّوَالِ، رَواه مسْرُوقٌ عنِ ابْنِ مسْعُودٍ (۱). والثَّاني: أنَّها حيَّاتٌ كأمثالِ الفِيَلةِ، وعقاربُ كأمثالِ البِغَالِ، رَواه زِرٌّ عن ابْنِ مسْعُودٍ (۱).

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٢٩)، وذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٧٩)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٢٧٦)، والطبراني في الخبير (٩١٠)، والخاكم (٢/ ٣٥٥- ٣٥٦) عن ابن عيينة، وابن أبي شيبة (١٥٨ /١٥٨)، والحاكم (٢/ ٣٥٥- ٣٥٦) عن ابن عيينة، عن الأعمش، عن عبد الله بن وهناد في الزهد (٢٦٠) عن أبي معاوية وابن عيينة، عن الأعمش، عن عبد الله بن مرقة، عن مسروق، عن عبد الله ﴿ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ ﴾ قال: زيدوا عقارب لها أنياب كالنخل الطوال.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٧٨) (٥٢٦) من طريق أبي بكر الحارثي، أنا محمد بن حيان، نا عبد الرحمن بن محمد الرازي، نا سهل بن عثمان، حدثنا الحكم،=



والنَّالَث: أنَّهَا خُستُهُ أنْهَارٍ مِن صُفْرٍ مُذَابٍ تَسِيلُ مِن تَحْتِ العرْشِ يُعذَّبُونَ بَهَا؛ ثلَاثةٌ على مِقدارِ اللَّيل، واثنانِ على مِقدار النَّهارِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والرَّابع: أنَّه الزَّمْهريرُ، ذكرَهُ ابْنُ الأنْبَاريِّ.

ق الَ الزَّجَ اجُ: يَخْرُجُ ون مِن حرِّ النَّارِ إلى الزَّمْهريرِ فيتبَادَرُون مِن في النَّارِ اللَّ النَّارِ (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَرُولَآهِ ﴾ وِفي المشارِ إليهم قولانِ:

أحدُهما: أنَّهم قوْمُه، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: أُمَّتُه، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

وتم الكلامُ هاهُنا، ثُمَّ قالَ: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبَيْنَا ﴾ قالَ الزَّجَاج: التِّبيانُ: اسْمٌ في معْنَى البَيانِ<sup>(٣)</sup>.

فأمَّا قوْلُه تعَالى: ﴿ لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ فقَال العُلماء بالمعَانِي: يعْنِي (١٠): لكُلِّ شَيْءٍ مِن أُمور الدِّينِ؛ إمَّا بالنَّصِّ عليْهِ، أو بالإحَالةِ على ما يُوجب العِلْمَ؛ مثْلُ بيانِ رسُولِ اللهِ ﷺ، أوْ إجْماع المسلِمِينَ.

<sup>=</sup>عن عاصم، عن زر، عن عبد الله، قال: زيدوا حيات كأمثال الفيلة وعقارب البغال المدلم، وقال أبو المنهال: إنهم يستغيثون بالنار فرارًا من تلك الأفاعي والعقارب وهربًا منها.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ر).

﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَ الإِحْسَنِ وَإِينَآيٍ ذِى الْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنَكَرِ وَالْبَغِيْ يَعِظُكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَالْمَنْكَ وَالْفَوْ الْمِعَدِ اللّهِ إِذَا عَهَدَثُمْ وَلَا نَنقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ قَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ عَهَدتُمُ وَلَا نَنقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ قَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللّهُ يَعْلَمُ مَا تَفْعُلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالّتِي نَقَضَتْ عَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوْقٍ أَنصَكُنَا لَيْمَ لَكُونُ وَلَا تَكُونُ اللّهُ عِن أَمْدُ إِنَّا يَتُوكُمُ اللّهُ لَتَحْدُونَ اللّهُ لَكُونُ مِنْ أَمَةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ لَكُونُ وَلَا تَكُونَ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ وَلَكُمْ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ لَكُونُ وَلَا اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَن تَكُونَ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَنْ تَكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَنّهُ وَلَيْ اللّهُ لَكُونُ عَلَيْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ يَوْمُ الْقِيكَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِقُونَ اللّهُ وَلَتُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ اللّهُ لَكُونَ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ اللّهُ وَلِيكُن يُضِلّ مُن يَشَاءُ وَيَهُدِى مَن يَشَاءُ وَلِتُسْعَلُنَ عَمَا كُنتُهُ مَا كُنتُو مَا اللّهُ لَكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُونَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللل

قُولُه تعَالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ ﴾ فيهِ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه شهَادةُ أن لا إلهَ إلَّا اللهُ، رَواه ابْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (۱). والثَّاني: أنَّه الحقُّ رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْن عبَّاس.

والثَّالَث: أَنَّه استواءُ السَّريرةِ والعَلانِيةِ في العَمَلِ لله تعَالى، قالَه سُفيانُ بْنُ عُينةً.

والرَّابع: أنَّه القضَاءُ بالحَقِّ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۷۹) من طريق على بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قوله: ﴿إِنَّ اللهُ وَأَلْمِ وَالْمِحَانِ ﴾ قال: شهادة أن لا إله إلا الله. وأخرجه أيضًا البيهقي في الأسماء والصفات (۱/ ۲۷۲) (۲۰۱) من طريق عبد الله بن صالح به، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ۲۷۲) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) النكت والعبون (۳/ ۲۰۹).

Q

قالَ أبو سُليهانَ: العدْلُ في كلَامِ العرَب: الإنْصافُ، وأعْظَمُ الإنْصَافِ: الإعْرِفُ للمُنْعِم بنِعْمَتِه.

وفي المرَادِ بالإحْسانِ خْسَةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه أَدَاء الفرَائِضِ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١).

والثَّاني: العفْوُ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالث: الإخلاص، رَواه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

[٢٦١] والرَّابع: أَنْ تَعْبِدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاه، رَواه عَطَاءٌ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (٣).

والخامِس: أَنْ تَكُون السَّريرةُ أَحْسنَ مِن العَلانِيةِ، قالَه سُفيان بْنُ عُيينةً.

فأمَّا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِيتَآمِي ذِي أَلْقُرْنَ ﴾ فالمرادُ بهِ: صِلْةُ الأرْحَام.

وفي الفَحْشاء قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها الزِّنَا، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: المعاصِي، قالَه مُقاتِلٌ (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۷۹) من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس ﴿ وَ اَلْإِحْسَانِ ﴾ يقول: أداء الفرائيض. وأخرجه الطبراني في الدعاء (١٥٨٣) من طريق عبد الله بن صالح به.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٣).

## وفي المنْكَر أَرْبَعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الشِّركُ، قالَه مُقاتِلٌ (١).

والثَّانِ: أَنَّه مَا لَا يُعرف في شريعَةٍ ولا سُنَّةٍ.

والثَّالث: أنَّه ما وعَدَ اللهُ عليْهِ النَّارَ، ذكرَهُما ابْنُ السَّائب.

والرَّابع: أن تكونَ (٢) علانية، الإنسانُ أحْسنُ مِن سَرِيرتهِ قالَه سُفيان بُسنُ عُيينةً.

فأمَّا ﴿ وَٱلْبَغْي ﴾ فقَال ابْنُ عبَّاسٍ: هوَ الظُّلم (٣)، وقد سبَقَ شرْحُه في موَاضِعَ [البقرة: ١٧٣]، و[الأعراف: ٣٣]، و[يونس: ٢٣/ ٩٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ يَعِظُكُمُ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُؤدِّبكُم '')، وقد ذكرْنَا معْنَى الوعْظِ في سُورَة آلنساء، و﴿ تَذَكَّرُونَ ﴾ بمعْنَى: تتَّعِظُونَ.

قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: هَذِهِ الآيةُ أَجْمَعُ آيةٍ فِي القُرآنِ لِخيرٍ أو لشرِّ (٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: يكون، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨٠) من طريق على بن أبي طلحة، عن ابن عباس ﴿ وَٱلْبَغِي ﴾ يقول: الكبر والظلم.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨٠)، والطبراني في الكبير (٨٦٥٨) من طريق الحجاج ابن المنهال به، والحاكم (٢/ ٣٥٦)، والبيهقي في الشعب (٢٤٤٠) من طريق معتمر ابن سليان به، كما أخرجه الطبراني في الكبير (٩٦٥٩ - ٨٦٦٠) من طرق عن عامر الشعبي به، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٢٨) إلى سعيد بن منصور ومحمد ابن نصر في الصلاة وابن المنذر وابن أبي حاتم.



وقالَ الحسنُ: واللهِ مَا تَرَك العَدْلُ والإِحْسَانُ شيئًا مِن طاعةِ الله إلَّا جَعَوه (١١). جَعَاه، ولا تركتِ الفحشَاءُ والمنكرُ والبَغْيُ شيئًا مِن معصِيةِ اللهِ إلَّا جَمَعُوه (١١).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَأُوفُوا بِعَهْدِ ٱللَّهِ ﴾ اخْتَلَفُوا فيمَنْ نزَلَتْ على قُولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها نزَلَتْ في حِلْفِ أهْلِ الجاهليَّةِ، قالَه مُجَاهِدٌ، وقتادَةُ.

والثَّاني: أنَّها نزَلَتْ في الَّذِين بايعُوا رسُولَ اللهِ ﷺ.

ق الَ المَفَسِّرُونَ: العهدُ الَّذي يجِبُ الوفَاءُ بهِ، هوَ الَّذي يحسُنُ فعْلُه، فإذَا عاهَد العبد عليْه، وجَب الوفاءُ بهِ، والوعْدُ مِن العْهَدِ.

﴿ وَلَا لَنَقُضُوا ٱلْأَيْمَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا ﴾؛ أي: بعد تغليظِها وتشدِيدِها بالعزْمِ والعقْدِ على اليمِين، بخِلافِ لغوِ اليمِين، ووكدْتُ الشَّيءَ تؤكيدًا، لُغةُ أهل الحجازِ، فأمَّا أهْلُ نجدٍ، فيقُولُون: أكدْتُه تأكيدًا.

وق ال الزَّجَ اجُ: يُق ال: وك ذتُ الأمْرَ، وأك ذتُ، لُغتنانِ جيِّدَتانِ، والأَصْلِ الدواوُ، والهمزةُ بدلٌ منْها(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهة في شعب الإيمان (۱/ ۲۹۵) (۱۳۸)، وأبو نعيم في الحلية (۲/ ۱۵۸) من طريق عاصم بن على، حدثنا جويرية بن بشير الهجيمي، قال: سمعت الحسن، قرأ يومًا هذه الآية: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْفَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِينَ ﴾... إلى آخرها، ثم وقف فقال: إن الله عز وجل جمع لكم الخير كله، والشر كله في آية واحدة، فوالله ما ترَكَ العدْلُ، والإحْسَانُ من طاعة الله شيئًا إلَّا جمَعَهُ، ولا تركَ الفحْشَاءُ، والمنْكَرُ والبغْيُ، مِن مَعْصيةِ اللهِ شيئًا إلَّا جمَعَهُ،

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٧).

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ﴾؛ أي: بالوفَاءِ، وذلِكُ أنَّ مَن حلَف عليْهِ.

وللمُفَسِّرينَ في معنى «كفِيلًا» ثلَاثةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: شهِيدًا، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ.

والثَّاني: وكيلًا، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالث: حفيظًا، مراعيًا لِعقدكم، قالَه أبو سُليهان الدِّمشقيُّ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا ﴾.

قَالَ مُجَاهِدٌ: هَذَا فِعْلُ نِسَاءِ أَهْلِ نَجْدٍ، تَنْقُضُ إِحْدَاهُنَّ حَبْلَهَا، ثُمَ تَنْفُشُه، ثُمَّ تَخْلِطُه بالصُّوفِ فتَعْزِلُه(١٠).

وق الَ مُقاتِلٌ: هيَ امْرَأَةٌ مِن قُريشٍ تُسمَّى رَيْطَةَ بنْتَ عمْرٍو بْنِ كَعُبِ، كانَتْ إذا غزَلَتْ، نقَضَتْهُ (٢).

وق الَ ابْنُ السَّائِ: اسْمُها «رَائِطةُ»(٣). وق الَ ابْنُ الأنْباريِّ: اسْمُها: رَيطَةُ بنْتُ عمْرِ و المرية، ولقَبُها: الجَعْرَاءُ(١)، وهيَ مِن أهْل مكَّةَ، وكانَتْ معْرُوفةً عنْد المخاطَبِينَ، فعرَفُوها بوصْفِها، ولم يكُن لها نظِيرٌ في فعْلِها

<sup>(</sup>١) ذكره أبو حيَّان في البحر المحيط (٦/ ٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) تنويس المقبس (ص: ٢٩١) واسمها في مطبوع التنويس: رابطة، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٧٨) وفيه: رابطة.

<sup>(</sup>٤) في البحر المحيط: الجفراء.

[1/٤٦٢] ذلِك، كانَتْ مُتناهيةَ الحمْقِ، تغْزِل الغزْلَ مِن القُطن أو الصُّوف فتُحْكِمُه، ثُمَّ مَا مُن مُتناهية الحمْقِ، تغْزِل الغزْلَ مِن القُطن أو الصُّوف فتُحْكِمُه،

وق الَ بعْضُهُ مَ كَانَتْ تَغْزِل هِ يَ وَجَوَارِيها، ثُم تَأْمُرُهُ لَ أَنْ يَنْقُضْ لَ مَا عَزَلْنَ، فَضَرَبَها اللهُ مَث لَا لِنَاقِ ضِي العُهَد. و «نقَضَتْ» بمعْنَى: تنْقُض؛ كقوْلِه: ﴿ وَنَادَىٰ أَحْمَا اللهُ مَثْلًا لِنَاقِ ضِي العُهَد. و القَضَتْ، بمعْنَى: وينادي.

وفي المرادِ بالغزْلِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الغزْلُ المغرُوفُ، سواءٌ كانَ مِن قُطْنِ أو صُوفِ أو شغرٍ، وهو قدولُ الأكثرِينَ.

والثَّاني: أنَّه الحبْلُ، قالَه مُجاهِدٌ.

وقوْلُه: ﴿ مِنْ بَعْدِ قُوَةٍ ﴾ قالَ قتادَةُ: مِن بعْدِ إبْرَامِ (''). وقوْلُه: ﴿ أَنكَ ثَا ﴾؛ أي: أَنْقَاضًا.

ق الَ ابْن قُتيبة: الأنْكَاث: ما نُقِض مِن غنْ لِ الشَّعر وغيْره. وَواحِدُها: نِكْث؛ يقُول: لَا تؤكِّدُوا على أنْفُسِكم الأيهانَ والعُهود، ثُم تنقُضوا ذلِك وتخنشُوا [فيه](")، فتكونُوا كامْرأة غزَلَتْ ونسجَت، ثُمَّ تنقُضتْ ذلِك النَّسجَ، فجعلَتْه أنْكاثُان).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه أبو حيَّان في البحر المحيط (٦/ ٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨٤)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٢٩) إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) من (ر).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (٢٤٨).

قوْلُه تعَالى: ﴿ نَتَخِذُونَ أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ ﴾؛ أي: دغله، ومكرًا، وخديعة، وكُلُّ شيْء دخله عيْبٌ، فهو مذخولٌ، وفيهِ دخلُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَن تَكُوبَ أُمَّةً ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: المعْنَى: لأَنْ تكُونَ أُمَّةً ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: المعْنَى: لأَنْ تكُونَ أُمَّةٍ ﴾ (١). وقالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: بأَنْ تكونَ أُمَّةٍ ﴾ (١). وقالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: بأَنْ تكونَ أُمَّةً هي أَكْثَرُ، يُقال: ربَا الشَّيْءُ يرْبُو: إذا كثُرَ (١).

قالَ ابْنُ الأَنْبارِيِّ: قالَ اللُّغويُّونَ: «أَرْبَى» أَزْيدَ عددًا.

ق الَ مُجَاهِدٌ: كَانُسُوا يُحَالفُون الْحُلفَاءَ فيجِدُون أَكْثَرَ مِنْهُم وأعزَّ، فينقُضونَ حلْفَ هو لَاءِ ويُحَالِفُون أُولئك، فنُهوا عن ذلِك (٣).

وقى الَ الفرَّاءُ: المعْنَى: لا تغْدِرُوا بقوْمٍ لِقلَّتِهِم وكثْرَتِكُم، أو قِلَّتِكم وكثْرَتِهِم، وقدْ غرزتُموهُم بالأَيْمان (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِ } في هذِه الهَاءِ (٥) ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها ترجِعُ إلى الكثرةِ، قالَه سعِيدُ بن جُبيرٍ، وابْنُ السَّائبِ، ومُقاتِلٌ (١٠).

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٤ – ٤٢٥)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨٦)، من طريق ابسن أبي نجيح، عن مجاهد، في قوله: ﴿ أَن تَكُونَ أُمَّةً ﴿ وَكَالْمُونَ أُمَّةً ﴿ وَكَالْمُونَ اللَّهُ وَكَالْمُونَ اللَّهُ وَكَالْمُونَ اللَّهُ وَكِالْمُونَ هُولًاء ويجالفون هؤلاء كالله الله الله الله الله ويحالفون هؤلاء الذين هم أعز منهم، فنه واعن ذلك. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٢٩) إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١١٣).

<sup>(</sup>٥) في (ر): الآية.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٥).

فيكون المعنى: إنَّمَا يَخْتَبُرُكُم اللهُ بالكثرةِ، فإذا كانَ بِيْن قَوْمَيْنِ عَهْدٌ، وكثُر أحدُهما، فلَا ينْبغِي أنْ يفسخَ العهدَ(١) الَّذي بيْنَه وبيْنَ الأقلَّ.

فإنْ قيلَ: إذا كنَّى عنِ الكثرةِ، فهلَّا قِيل بِها؟

فقد أجابَ عنْهُ ابْنُ الأنْبَارِيِّ، بأنَّ الكثرَةَ ليْس تأنيثَها حقِيقيًّا، فحُملتُ على معْنَى التَّذكير، كما حُمِلتِ الصَّيحةُ على معْنَى الصِّياح.

والثَّاني: أنَّها ترْجِع إلى العَهد، فإنَّه لِدلالةِ الأَيْمانِ عليْهِ، يَجْري مجرَى المَظْهر، ذكرَهُ ابْنُ الأنْبَاريِّ.

والثَّالث: أنَّها ترجِعُ إلى الأمْرِ بالوفَاء، ذكَرَه بعْضُ المفسِّرينَ.

قُوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ قد فسَّرْنَاه في آخِرِ هُود [آبة: ١١٨].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَكِن يُضِلُ مَن يَشَاء ﴾ صريحٌ في تكْذِيب القدَرِيَة، حيثُ أضافَ الإضلالَ والهداية إليه، وعلَّقَهُما بمشيئتِه.

﴿ وَلَا نَنَجِذُواْ أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَنَزِلَ فَدَمُا بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوَءَ بِمَا صَدَدَثُتُمْ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قليلًا إِنَّمَا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُه تَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُّ وَمَا عِندَ ٱللّهِ بَاقٍ وَلَنَجْزِيرَتَ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا لَنَّخِذُواْ أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ ﴾ هـذَا اسْتِئْنافٌ للنَّهـي عـنْ أَيْهَانِ الحَدِيعـةِ.

﴿ فَنَزِلَ قَدَمُ مُعَدَ نُبُوتِهَا ﴾ قالَ أَبُو عُبيدةَ: هذا مثلٌ يُقال لِكلِّ [٢٦٤/ ب] مُبتلًى بعْدَ عافِيةٍ، أو سَاقطِ في ورْطةٍ بعْدَ سلامةٍ: زلَّتْ به قدمُه (١٠).

ق الَ مُقاتِلٌ: ناقِفُ العُهدِ يرَّلُ في دينِه كمَا ترَلُّ قدَمُ الرَّجُل بعْدَ الإسْتِقامَةِ (٢).

قَالَ المَفَسِّرُونَ: وهذَا نهْيٌ للَّذين بَايَعُوا رسُولَ اللهِ عَلَى الإسْلَامِ ونصرةِ الدِّين عن نقض العهد، ويدلُّ عليه قوْلُه تعَالى: ﴿ وَتَذُوقُوا ٱلسُّوٓ ءَ ﴾ يعْنِي: العُقوبةَ ﴿ بِمَا صَدَدتُ مُ عَن سَكِيلِ ٱللهِ ﴾ يُريد أنَّهم إذا نقضُوا عهْدَهُم معَ رسُولِ اللهِ عَلَى، صدُّوا النَّاس عن الإسْلام، فاسْتحَقُّوا العذَابَ.

وقوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَكُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ يعْنِي: في الآخرة. ثُمَّ أكَّد ذلك بقوْلِه: ﴿ وَلَا نَشْتَرُوا بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٣) عيدان بن أشوع - الله - هو رَبِيعَةُ بن عَيْدَان بن ذي العرف بن واثل الكِنْدِي، ويقال: الحضرمي، شهد فتح مصر، وله صحبة، وهو الذي تخاصم مع امرئ القيس في أرض إلى النبي - النظر: أسد الغابة (٢/ ٢٦٦)، والإصابة (٣/ ٥١).



وللآخِرِ: «امْرِؤُ القَيْسِ»(١) وهو المدَّعَى عليْهِ، فهَمَّ امْرِؤُ القيْسِ أَنْ يَحِلِفَ، فأَخَرَه رسُولُ الله عِلَيْ، فنزَلَتْ هنِه الآيةُ(١).

وذكر أبو بخر الخطيب أنَّ اسم صاحب الأرْضِ «رَبِيعة بُن عُبْدَانَ»، وقِيل: «عَيْدانَ» بفتْح العيْنِ وياء مُعجمة باثنتين.

ومعْنَى الآية: لا تنْقُضوا عُهودَكُم، تطْلبُون بنقْضِها عرضًا يسيرًا مِنَ الدُّنيا، إنَّ مَا عنْدَ اللهِ منَ الشَّوابِ على الوَفاءِ هو خيرٌ لكُم مِنَ العاجِلِ.

﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفَدُ ﴾؛ أي: يفْنَى ﴿ وَمَاعِندَ أَسِّهِ ﴾ في الآخِرة ﴿ بَاقِ ﴾ وقَفَ بالياءِ ابْنُ كَثِيرٍ فِي رِوايةٍ عنْهُ، ولا خِلافَ في حذْفِها في الوصْلِ (١٠).

﴿ وَلَنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ قرأ نافِعٌ، وأبو عمْرٍو، وابْنُ عامِرٍ، وحْمْزةُ، والكِسَائِيُّ: «وَلَيَجْزِيَنَّ» بالنُّونِ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) امرؤ القيس بن عابس الكندي - الله صحابي، وفد إلى النبي - له فأسلم وثبت على إسلامه، ولم يكن فيمن ارتد من كندة، وكان شاعرًا نزل الكوفة في أواخر عمره، وتوفي بها نحو سنة (۲۵هـ). انظر: الاستيعاب (۱/ ۱۹۶)، وأسد الغابة (۱/ ۱۳۷)، والأعلام (۲/ ۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرج القصة الطبراني في المعجم الكبير (١/ ٢٣٣)، عن الأشعث، وذكرها السمر قندي في بحر العلوم (٢/ ٢٤٩)، الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٨٨)، وانظر: تنويس المقباس (ص: ٢٩٢)، والعجاب في بيان أسباب النزول (١/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) الأسماء المبهمة في الأنباء المحكمة (٦/ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٤) رويَ عـن قنبـل، ويعقـوبَ: الوقـفُ باليـاءِ عـلى (بَاقِـي) و(مُفْـيَرَي). انظـر: الغيـث؛ للصفاقـسي (ص: ٢٧٢)، والنـشر في القـراءات العـشر؛ لابـن الجـزري (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) قراءتان سبعيتان، انظر: النبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٥)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٨).

ولم يختلفُ وافي ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمْ ﴾ أنَّها بالنُّون، ومعْنَسى هذه الآية: وليَجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُوا علَى أَمْرِه أجرهم (١) بأخسنَ ما كانوا يعمَلُون في الدُّنْيا، ويَتجَاوذُ عن سيتَاتِهم.

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِينَـهُ حَيَاهُ طَيِّبَةً وَلَيْبَةً وَلَيْحَانِهُ النَّهِ اللهُ النَّهُ عَلَوْهُ طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَـهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ النَّالَ اللهِ النَّالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ امْرَأَ القيْسِ المتقدّم ذكرُه أقرَّ بالحقَّ الَّذي كانَ هَمَّ أنْ يَحلفَ عليْهِ، فنزَلَتْ فيه (هذه الآية)(٢): ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا ﴾، وهو القررادهُ بالحقّ، قالَه أبو صالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّاني: أنَّ ناسًا مِن أهْلِ التَّوارةِ، وأهْلِ الأنْجيلِ، وأهْلِ الأوْثَانِ، جلَسُوا، فتفَاضلُوا، فنَزلَتْ هذِه الآيةُ، قالَه أبو صالِح.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَلَنُحْبِينَا ثُهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾.

اخْتَلَفُوا أَيْنَ تَكُونُ هِذِهِ الْحِيَاةُ الطَّيبةُ عَلَى ثَلَاثةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها في الدُّنيَا، رَواه العوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاس (٣).

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩٠) من طريق عطية العوفي عن ابن عبَّاس، قوله: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَّ أَنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ يعني في الدنيا.

# ثُمَّ فيهَا للمُفسِّرينَ تسْعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها القَناعَةُ، قالَه علِيٌ عليه السَّلام (١)، وابْنُ عبَّاسٍ في رِوايةٍ، والحسَنُ فِي رِوايةٍ (٢)، ووهبُ بْنُ منبِّهِ.

والثَّاني: أنَّهَا الرِّزقُ الحَلالُ، رَواه أبو مَالِكٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

وقالَ الضَّحَّاكُ: يأْكُل حَلالًا ويلبسُ حلَالًا (١٠).

[1/٤٦٣] والثَّالث: أنَّها السَّعادةُ، رَواه عليُّ بْنُ أَبِي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٥).

والرَّابع: أنَّها الطَّاعةُ، قالَه عِكْرِمَةُ.

والخامِس: أنَّهَا رِزْق يوْمٍ بِيوْمٍ، قالَه قتَادَةُ.

والسَّادس: أنَّهَا الرِّزقُ الطَّيْبُ، والعمَلُ الصَّالِحُ، قالَه إسْهاعيلُ بْنُ أَبِي خالِدٍ. والسَّابع: أنَّهَا حلَاوةُ الطَّاعةِ، قالَه أبو بكْر الورَّاقُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩٠) من طريق أبي خزيمة سليمان التماَّر، عمَّن ذكره عن علي ﴿ فَلَنُحْيِينَنَهُ مَيَوْهُ طَيِّمَهُ ﴾ قال: القنوع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩٠)، من طريق أبي سعيد، عن الحسن البصريّ، قال: الحياة الطيبة: القناعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٨٩- ٢٩٠) من طريق إسهاعيل بن سَمِيع، عن أبي مالك وأبي الربيع، عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩٠) من طريق أبي رَوُق، عن الضحاك، في قوله: ﴿ فَلَنُحْيِينَكُ مُيَوْةً طَيِّمَةً ﴾ قال: يأكل حالاً لا ويلبس حالاً لا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩١) من طريق عليّ بـن أبي طلحـة، عـن ابـن عبـاس، قولـه: ﴿ فَلَنُحْيِينَتُهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ قـال: السـعادة.

والثَّامن: العَافِيةُ والكِفَايةُ.

والتَّاسع: الرِّضَا بالقَضَاء ذكرَهُمَا الماوردِيُّ(١).

والشَّاني: أنَّها في الآخرَةِ، قالَه الحسَنُ، ومُجاهِدٌ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وقتادَةُ، وابْنُ زيْدٍ، وذلِك إنَّها يكونُ في الجنَّةِ.

والنَّالث: أنَّها في القبر، رَواه أبو غسان عن شريك(٢).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِدْ بِٱللَّهِ ﴾ فيهِ ثلَاثةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّ المعْنَى: فإذَا أردْت القِراءة فاسْتعِذْ، ومثْلُه: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ اللَّهِ اللَّهُ الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، وقولُه: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَنعًا فَسَّنَكُوهُنَ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ [الأحزاب: ٥٣]، وقولُه: ﴿ إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بَيْنَ فَسَّنَكُوهُنَ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ [الأحزاب: ٥٣]، ومثلُه في الكلام: إذا أكلُت فقُلْ: باسْمِ يَدَى نَجُونَكُمُ صَدَقَةً ﴾ [المجادلة: ١٢]، ومثلُه في الكلام: إذا أكلُت فقُلْ: باسْمِ الله، هذا قولُ عامَّةِ العُلهاء واللَّغويينَ.

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (٣/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٩٠) عن السدي.

والشَّاني: أنَّه على ظاهرِهِ، وأنَّ الإستعاذةَ بعْدَ القِراءةِ، رُوي عنْ أبي هُريرةً (١)، ودَاودَ.

والتَّالَث: أَنَّه مِنَ المقدَّمِ والمؤخَّرِ، فالمعْنَى: فإذا استعذْتَ باللهِ فاقرَأ، قالَهُ أبو حاتم السِّجستانيُّ(٢)، والأوَّلُ أصَحُّ.

فَضُلُ

والإسْتعاذَةُ عنْدَ القِراءة سُنَّةٌ في الصَّلاةِ وغيْرها.

وفي صِفتِهَا عنْ أحمدَ رِوايتَانِ:

إحداهما: أعوذ باللهِ مِنَ الشَّيْطانِ الرَّجِيمِ، إنَّ اللهَ هو السَّمِيعُ العَلِيمُ، رَواها أبو بكْرِ المروذيُّ.

والثَّانية: أَعوذُ باللهِ السَّمِيعِ العَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ، إنَّ اللهَ هوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ، رَواها حنْبلٌ (٣). وقد بينًا معْنى «أَعُوذُ» في أوَّلِ الكِتَابِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي في تفسيره (۱/ ۱۸۵) من طريق إبراهيم بن محمد، عن ربيعة بن عشهان، عن صالح بن أبي صالح: أنه سمع أبا هريرة وهبو يؤم الناس رافعاً صوته: «ربنا إنا نعوذ بك من الشيطان الرجيم»، في المكتوبة، «وإذا فرغ من أم القرآن». وهذا الإسناد لا يحتج به، لأن إبراهيم بن محمد هبو الأسلمي، وقد أجمع أهل النَّقل والحديث على ضعفه، ولم يُوثِّقه سوى الشافعي. قال أبو داود: كان قدريًا رافضيًا مأبونًا كل بلاء فيه، وصالح بن أبي صالح الكوفي ضعيف واه. انظر: التاريخ الكبير (۱/ ۳۲۳) ترجمة (۱۰ ۱۳)، والكامل في ضعفاء الرجال (۱/ ۳۵۳)، وتاريخ الإسلام (٤/ ۲۰۵)، وميزان الاعتدال (٣/ ۳۰۱).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الشرح الكبير (١/ ٥٢١).

وشرحْنَا اشْتَقَاقَ الشَّيطَانِ فِي البَقْرَةِ: [آية: ١٤] والرَّجيمِ فِي آل عِمْرانَ [آية: ٣٦]. قوْلُه تَعَالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنُ عَلَى ٱلَذِينَ مَامَنُواْ ﴾.

في المرَادِ بالسُّلطانِ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه التَّسلطُ.

ثُم فيهِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: ليسَ له عليْهِم (مِنْ)(١) سُلطانٍ بِحالٍ؛ لأنَّ اللهَ صرَفَ سُلطانَهُ عنْهُم بقوْلِه (١): ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلطَكَنُ إِلَّا مَنِ ٱبْتَعَكَ مِنَ ٱلْفَامِينَ ﴾ والحجر: ٤٢].

والثَّاني: ليسَ له عليْهِم سُلطانٌ؛ لإستعاذَتِهم منهُ.

والثَّالث: ليسَ له قُدرةٌ على أنْ يحملَهُم على ذنْبِ لا يُغفر.

والثَّاني: أنَّه الحُجَّةُ.

فالمعْنَى: ليْسَ له حُجَّةٌ على مَا يدْعُوهم إليْهِ مِنَ المعَاصِي، قالَهُ مُجاهِدٌ.

فأمَّا قَوْلُه: ﴿ يَتَوَلَّوْنَهُ ﴾ معْنَاه: يُطِيعُونَهُ.

وفي هاءِ الكِنايةِ في قولِه: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ قولَانِ:

أحدُهما: أنَّها ترجِعُ إلى اللهِ تعَالى، قالَه مُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) في (م): لقوله.



والثَّاني: أنَّها ترجِعُ إلى الشَّيطَانِ، فالمغنَى: والَّذِينِ هُم مِن أَجْلِه مُشركونَ بِاللهِ، وهذا كمَا يُقال: صَار فلانٌ بِك عالمًا؛ أي: مِن أَجْلِك، هذا قولُ ابْنِ قُتيبةً(١).

وقالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: المعْنَى: والَّذين هُم بإِشْراكِهِم إبْلِيسَ في العِبادةِ، مُشركونَ باللهِ تعَالى (٢).

[٢٦٣] قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ ﴾.

سبب نُزولها: أنَّ اللهَ تعالى كان يُنْزلُ الآية، فيُعمل بها مُدَّة، ثُم ينسخُهَا، فقَال كُفَّارُ قُريشِ: واللهِ مَا مُحَمَّدٌ إلَّا يسْخَرُ مِن أَصْحابِه، يأمُرُهم السِخُهَا، فقال كُفَّارُ قُريشِ: واللهِ مَا مُحَمَّدٌ إلَّا يسْخَرُ مِن أَصْحابِه، يأمُرُهم السِوْمَ بأمْرٍ، ويأتِيهِم غدًا بها هوَ أهونُ عليْهِم منْهُ، فنزَلَت هذِه الآيةُ، قالَه أبو صالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

والمعْنَى: إذا نسخْنَا آية بآية، إمَّا نسخُ الحكم والتَّلاوة، أوْ نسخُ الحُكم مع بقاء التَّلاوة ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَرِّفُ ﴾ مِن ناسخ ومنسُوخ، وتشديد وتخفيف، فه وَ عليمٌ بالمصلحة في ذليك ﴿ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَمِ ﴾ المي كاذِبٌ ﴿ بَلُ أَكُرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فيه قسوْلان:

أحدُهما: لَا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَهُ.

والتَّاني: لا يعْلَمُون فائدةَ النَّسخ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٤٨ - ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط (٦/ ٥٩٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٩٥).

قوْلُسه تعَسالى: ﴿ قُلْ نَزَلَهُ ﴾ يعْنِسي: القُسرآنَ ﴿ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ يعْنِسي: جِبريسَل. وقدْ شرحْنَا هدذا الإسْسمَ في البقرة [آيسة: ٨٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ مِن رَّبَاكَ ﴾؛ أي: مِن كلامِهِ ﴿ بِالْخَقِ ﴾؛ أي: بالأمْرِ الصَّحيح ﴿ لِيُكْبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بما فيهِ مِنَ البَيِّناتِ فيزْدَادُوا يقِينًا.

﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَاثُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيًّ وَهَاذًا لِسَانُ عَرَبِتُ مَّبِئُ آَنَ إِنَّا اللَّهِ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ أَعْجَمِيًّ وَهَاذًا لِسَانُ عَرَبِتُ مَّبِئُ آَنَ اللَّيْنِ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَاتِ اللَّهِ لَا يَهْ مِنُونَ بِعَايَاتِ اللَّهِ لَا يَهْ مِنُونَ بِعَايَاتِ اللَّهِ لَا يَهْ مِنُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللِيمُ آلِي إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَاتِ اللَّهِ وَأُولَاتِهِكَ هُمُ الْحَادِبُونَ آلِكُ إِنَّا النحل ١٠٣ - ١٠٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ ﴾ يغنِي: قُريشًا ﴿ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ، بَشَـرٌ ﴾؛ أي: آدِميٌّ، وما هوَ مِن عنْدِ اللهِ.

وفيمَن أرَادوا بِهِذَا البَشرِ تَسْعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه كانَ لِبني المغِيرة غُلامٌ يُقال له «يعِيشُ» يقرَأُ التَّوراة، فقالُوا: منْهُ يتعلَّمُ مُحمَّدٌ، فنزلَتْ هنِه الآيةُ، رَواه عِكْرِمةُ عن ابْنِ عبَّاسِ(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير الشوري (ص: ١٦٧)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٢٩٩)، وأخرجه المستغفري في الصحابة، كما في الإصابة (٦/ ٦٨٩) من طريق وكيع، قال: ثنا أبي، عن سفيان، عن حبيب، عن عكرمة، قال: كان النبي على يقرئ غلامًا لبني المغيرة أعجميًّا، قال سفيان: أراه يقال له: يَعِيش، قال: فذلك قوله: ﴿ لِلَمَاتُ اللَّهِ يُلْعِدُونَ إِلَيْهِ السفيان: أراه يقال له: يَعِيش، قال: فذلك قوله: ﴿ لِلَمَاتُ اللَّهُ مُرِيتٌ مُّيِتُ اللَّهُ وعنه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٣١) إلى ابن جريس.



وقالَ عِكرمَةُ فِي رِوايةٍ: كانَ هذَا الغُلامُ لِبني عَامرِ بْنِ لُؤيَّ، وكانَ رُوميًّا(۱). والشَّاني: أَنَّه فتَّى كانَ بمكَّة يُسمَّى «بلْعامُ» وكانَ نصرانيًّا أعجميًّا، وكانَ رسُولُ الله ﷺ يُعلِّمُه، فلمَّا رَأى المشْرِكُون دخولَه إليْه وخُروجَه، قالُوا ذلِك، رُوي عن ابْنِ عبَّاسِ أيضًا(٢).

<sup>(</sup>١) ذكره عنه أبو جعفر النحاس في معاني القرآن (٤/ ١٠٦)، والواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ١٩٧)

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۲۹۸- ۲۹۹) من مسلم بن عبد الله المَلاثي، عن مجاهد، عن ابن عباس، قال: كان رسول الله ﷺ يعلِّم قينا بمكة، وكان أعجميّ اللسان، وكان السمه بَلْعام، فكان المشركون يَرَوْن رسول الله ﷺ حين يدخل عليه، وحين يخرج من عنده، فقالوا: إنها يعلِّمه بلعام، فأنزل الله تعالى ذكره: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعْرَفِنُ مِن يُعْرَفِنُ مَعْلَمُ أَنَهُمْ يَعُولُونَ إِنَّهَا يَعْمَدُ بَشَالًا إِنَّهَا يَعْمَدُ بَعْلَمُ أَنَهُمْ يَعُولُونَ إِنَّهَا لِمَانُ عَرَفِتٌ مُعِثُ وَهَدَذَا لِسَانُ عَرَفِتٌ مُعِثُ اللهُ يعلَى النفور (٤/ ١٣١) إلى ابن البغوي في معالم التنزيل (٥/ ٤٤)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٣١) إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٠١) من طريق ابن شهاب، قال: أخبرني سعيد بن المسيب: أنَّ الذي ذكر الله إنها يعلمه بشر، إنها افتتن إنه كان يكتب الوحي، فكان يملي عليه رسول الله ﷺ: "سميع عليم" أو "عزيز حكيم" وغير ذلك من خواتم الآي، ثم يشتغل عنه رسول الله ﷺ فيقول: أعزيز حميم، أو سميع عليم، أو عزيز عليم؟ فيقول رسول الله ﷺ: أيُّ ذلك كتبت فهو كذلك، فقتنه ذلك، فقال: إن محمدًا يكل ذلك إلَّ، فأكتب ما شئت، وهو الذي=

والرَّابِع: أَنَّه عُلامٌ أَعْجِمِيٌّ لِإَمْرِأَةٍ مِن قُرِيشٍ يُقال لَه: "جابِرٌ"، وكانَ جابِرٌ يأتي رسُولَ اللهِ ﷺ فيتعلَّمُ منْهُ، فقَال المشرِكُونَ: إنَّمَا يتعلَّم محمَّدٌ مِن هذَا، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبير.

والخامِس: أنَّهم عنوا سلْمانَ الفارِسِيَّ، قالَهُ الضَّحَاكُ؛ وفيهِ بُعدٌ مِن جِهةِ أنَّ سلْمانَ أسْلمَ بالمدينَةِ، وهذِه [الآيةُ](١) مكيَّةٌ.

والسَّادس: أنَّهُم عنَوا [بهِ](٢) رجُلًا حدَّادًا كان يُقال له: «يوحنَّس» النَّصرانيّ، قالَه ابْنُ زيْدِ.

والسَّابِع: أنَّهم عنوا [به] (٣) غُلامًا لِعامرِ بْنِ الحَضْرَمِيِّ، وكان يَهوديًّا أَعْجميًّا، واسْمُه: «يَسارُ»، ويُكنى: «أَبَا فكيهةَ» قالَه مُقاتِلٌ (١٠). وقد رُوي عن سعِيدِ بْنِ جُبيرِ نحو هذَا، إلَّا أنه لم يقُلْ: إنَّه كانَ يَهوديًّا.

والنَّامن: أنَّهم عنوا غُلامًا أعْجميًّا اسْمُه: «عَائشٌ» وكانَ مُلُوكًا لِخُويطب، وكانَ مَلُوكًا لِخُويطب، وكانَ قد أسْلَم، قالَه الفرَّاءُ (٥٠)، والزَّجَّاجُ (٢٠).

<sup>=</sup>ذكر في سعيد بن المسيب من الحروف السبعة. وعزاه السيوطي في الدر المنشور

<sup>(</sup>٤/ ١٣١) إلى ابن جريسر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) من (ر).

<sup>(</sup>٢) من (ر).

<sup>(</sup>٣) من (ر).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ١١٣).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٩).



والتَّاسع: أنَّها رجُلانِ، قالَ عبْدُ اللهِ بْنُ مُسلمِ الحَضْرِميُّ: كانَ لنَا عبْدَانِ مِن أَهْلِ عينِ التَّمر، يُقال لأحدهِمَا: «يَسارُ» وللآخرِ «جَبْرُ» وكانَا يصْنعَانِ السُّيوفَ بمكَّة، ويقرآنِ الإنْجيلَ، فربَّها مرَّ بِها النَّبِيُ عَلَى، وهُما يَقرآنِ فيقِفُ يسْتمِعُ، فقال المشركُونَ: إنَّها يتعلَّم منْهُها(۱).

قالَ ابْنُ الأنْباريِّ: فعَلى هذا القوْلِ؛ يكونُ البشَرُ واقعًا على اثْنَينِ، والبَشرُ مِنْ أَسْماءِ الأَجْنَاسِ، يُعبَّرُ عنِ الْأَثنينِ والجَمعِ(٢)، والمذكَّرِ والمؤنَّثِ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لِلْسَانُ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعِيٌّ ﴾.

قَرَأَ ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبوعمْرو، وابْنُ عامِرٍ، وعاصِمٌ: «يُلْحِدُونَ» بضمِّ الياءِ وكشرِ الحاءِ، وقرَأ حْزةُ، والكِسائِيُّ: «يَلْحَدُونَ» بفتْح الياءِ والحَاءِ<sup>(٣)</sup>.

فأمَّ القِراءةُ الأُولى: فقَ ال ابْنُ قُتيبةَ: «يُلْحِدُونَ»؛ أي: يَمِيلُون إليْهِ ويزعُمونَ أنَّ ه يعلَّمُه، وأصْل الإلحادِ: الميْ لُرْنَ. وقالَ الفرَّاء: «يُلْحدون» بضَمّ الياء: يعْتَرضُونَ، ومنْهُ قوْلُه: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ ﴾ بضَمّ الياء: يعْتَرضُونَ، ومنْهُ قوْلُه: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ ﴾ [الحج: ٢٥]؛ أي: باغتراضٍ، «ويَلْحَدون» بفتْح الياء: يمِيلونَ.

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٥)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٠٠)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٢٩١) (١٣٦).

<sup>(</sup>٢) في (ر)، و(س)، و(م): والجميع.

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٥)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٨)، و إتحاف فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (٢/ ١١٣)، ولغات القرآن (ص: ٧٠).

وقالَ الزَّجَّاجِ: يَلحدون إليهِ؛ أي: يَمِيلُونَ القوْلَ فيهِ(١) أَنَّه أَعْجِميٌّ(٢).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: لا يكادُ عوامُّ النَّاسِ يُفرِّقُون بيْنَ العجميِّ والأعْجميِّ، والعَربِيِّ والأعْربِيِّ والأعْربِيُّ على العجر وإنْ كان فصيحًا؛ والأعْرابيُّ: هو البدويُّ، والعَربِ وإنْ كان فصيحًا؛ والأعْرابيُّ: هو البدويُّ، والعَربُ إلى العربِ وإنْ لم يكُن بدَويًّا (٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَهَاذَا لِسَانُ ﴾ يعْنِي: القُرآنَ ﴿ عَرَبِكُ ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: أي: أنَّ صاحِبَه يتكَلَّمُ بالعرَبيَّةِ (١٠).

قوْلُ م تعَالى: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللّهِ ﴾؛ أي: الَّذِينَ إِذَا رَأُوا الآيَاتِ الَّتِي لا يقْدِر عليْهَا إلَّا اللهُ، كذَّبُوا بِهَا (٥٠)، ﴿ وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴾؛ أي: أنَّ الكَذِبَ نعْتُ لازِمٌ لهُم، وعادةٌ مِن عادَاتِهم، وهذَا رَدُّ عليْهِم إذْ قالُوا: ﴿ إِنَّمَا آنَتَ مُفْتَرٍ ﴾ [النحل: ١٠١]، وهذه الآية مِن أبْلَغِ الزَّجرِ عنِ الكذِبِ؛ لأنَّ م خصَّ به مَن لا يُؤمِنُ.

<sup>(</sup>١) في (س): إليه.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٣) أدب الكاتب (ص: ٣٩- ٤٠).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) في (س): كذبوها.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَلَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَٰنِهِ ۗ ﴾.

قَالَ مُقَاتِلٌ: نزلَتْ في عبْدِ الله بْنِ سعْدِ بْنِ أَبِي سرْحِ القُرشيِّ، ومَقِيس ابْنِ صُبَابةَ، وعبْدِ اللهِ بْنِ أَنس بْنِ خَطل، وطُعْمةَ بْنِ أَبيْرِق، وقَيْسِ بْنِ الوَلِيدِ بْنِ المغِيرَةِ، وقيْسِ بْنِ الفَاكِهِ المخزُّومِيِّ(۱).

فأمَّا قوْلُه تعَالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكَرِهَ ﴾ فاخْتلَفُوا فيمَنْ نزَلَ علَى أَرْبِعَةِ أَقْوَالِ: أحدُها: أنَّه نزَل في عهَّار بُنِ ياسرٍ، أَخَذَه المشْرِكونَ فعذَّبُوه، فأعْطَاهُم ما أَرَادُوا بلِسانِهِ، رَواه مُجَاهِدٌ عنِ ابْنِ عبَّاسِ، وبهِ قالَ قتادَةُ (٢).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٠٤) من طريق سعيد، عن قتادة ﴿ مَن كَفَرَ بِأَلَقِهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ \* إِلَّا مَنْ أُكُرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ بَا لَإِيمَنِ ﴾ قال: ذُكِر لنا أنها نزلت في عهر ابن ياسر، أخذه بنو المغيرة فغطوه في بئر ميمون وقالوا: اكفر بمحمد، فتابعهم على =

والثَّانِ: أَنَّه لما نزَلَ قُولُه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَوَفَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِىٓ أَنفُسِهِمْ ﴾... إلى آخر الآيتينِ اللَّتينِ في سُورة النِّساء [آية: ٩٦ - ٩٧] كتَب بها المسلِمُون [٤٦٤/ب] الَّذين بالمدينَةِ إلى مَن كانَ بمكَّة، فخرَجَ ناسٌ بمَّن أقرَّ بالإسْلام، فاتبِعَهُمُ اللَّذين بالمدينَةِ إلى مَن كانَ بمكَّة، فخرَجَ ناسٌ بمَّن أقرَّ بالإسْلام، فاتبِعَهُمُ المشركون، فأذرَكُوهم، فأكْرَهُوهُم (١) حتَّى أعْطوا الفِتنة، فنزَلَ قولُه: ﴿ إِلَّا مَن أُصَحِرهَ وَقَلْهُ وَمُلْمَ بِنَ إِلْإِيمَنِ ﴾، رَواه عِكرِمَةُ عن إنن عبَّاسٍ، وبه قالَ مُجَاهدٌ (١).

والثَّالَث: أنَّه نزَل في عيَّاشِ بْنِ أَبِي رَبِيعة، كَانَ قد هاجَرَ فحلَفَتْ أُمُّه أَلَّا تسْتَظِلَّ ولَا تشبَعَ مِن طعَامٍ حتَّى يرجِع، فرجَعَ إليْهَا، فأكْرَهَهُ المشرِكُونَ حتَّى أَعْطَاهُم بعْضَ ما يُريدُونَ، قالَه ابْنُ سيرينَ.

<sup>=</sup>ذلك وقلبه كاره، فأنزل لله تعالى ذكره: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ. مُطْمَيِنٌ إِلَا يَمَنِ وَلَكِكَن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِصَدْرًا ﴾: أي من أتى الكفر على اختيار واستحباب، ﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

<sup>(</sup>۱) ليست في (ر)، و(س).

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (ص: ۲۲۱)، وأخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۰۱- ۳۰۷) من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنُ ۗ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَينً ۗ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُصحاب النبي ﷺ بالله يمنن أهدروا، فإنا لا نراكم مناحتى تهاجروا إلينا، فخرجوا يريدون المدينة، بالمدينة، أن هاجروا، فإنا لا نراكم مناحتى تهاجروا إلينا، فخرجوا يريدون المدينة، فأدركتهم قريش بالطريق، ففتنوهم وكفروا مكرهين، ففيهم نزلت هذه الآية. وذكره البغوي في معالم التنزيل (٥/ ٤٦)، وعنزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٣٢) إلى ابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن مجاهد.



والرَّابع: أنَّه نزَل في جبْرٍ، غُلامِ ابْنِ الحضْرَمِيِّ، كان يهوديَّا فأسْلَم، فضرَبه سيِّدُه حتَّى رجَع إلى اليهُوديَّة، قالَه مُقاتل (١٠).

فَأَمَّا قُوْلُه: ﴿ وَلِكِكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْدًا ﴾ فقَال مُقاتِلٌ: هم النَّف رالمَستونَ في أوَّلِ الآيةِ (۱).

فأمّا التّفسير: فاختلَف النُّحاةُ في قوْلِه: ﴿ مَن كَفَرَ ﴾، وقوْلِه: ﴿ مَن كَفَرَ ﴾، وقوْلِه: ﴿ وَلَا كِن مَن شَرَحَ ﴾ فقَال الكُوفيُّون: جوابُها جِعيًا في قوْلِه: ﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ ﴾ ، وقال البصريُّونَ: بل قوْلُه: ﴿ مَن كَفَرَ ﴾ مرْفوعٌ بالردِّعلَى ﴿ أَلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

قَالَ ابْنُ الأنْباريِّ: ويجوزُ أن يكونَ خبَرُ ﴿ مَن كُفَرَ ﴾ محذوفًا، لوضُوح معْنَاه، تقْدِيرُه: مَن كفَر باللهِ، فاللهُ عليْهِ غضْبانُ (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقَلْبُهُ مُظْمَيِنٌ الْإِيمَانِ ﴾ اي: سَاكِنٌ إليْهِ راضٍ بهِ . ﴿ وَلَاكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِصَدْ لَا ﴾ قالَ قتادَةُ: مَن أَتَاه بإيشارٍ واخْتِيارٍ (''. وقالَ ابْنُ قُتِيبةَ: مَن فتَحَ له صدْرَهُ بالقَبُولِ ('').

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٠٤) بلفظ: من أتى الكفر على اختيار واستحباب.

٥) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

وقالَ أبو عُبيدةَ: المعْنَى: مَن تابعَتْهُ نفْسُه، وانْبَسَط إلى ذلِك، يُقال: مَا ينْشَرحُ صدْري بذلِك؛ أي: ما يطِيبُ، وجاءَ قوْلُه: ﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ ﴾ على معْنَى الجمِيع؛ لأنَّ «مَن» تقَعُ على الجمِيع (١).

فَضُلٌ

الإكْراهُ على كلمَةِ الكُفْرِ يُبيح النُّطق بِهَا.

وفي الإكْراه المبِيحِ لِذلك عنْ أحمدَ رِوايتَانِ (٢):

إحدُاهما: أنَّه يخافُ على نفْسِه أو على بعْضِ أعْضائِه التَّلفَ إنْ لم يفْعَلْ ما أُمِر بهِ.

والثَّانية: أنَّ التَّخويفَ لا يكونُ إكْراهًا حتَّى ينَالَ بعذابٍ، وإذا ثبَت جوازُ «التَّقية» فالأفضلُ ألَّا يفعلَ، نصَّ عليه أحمَدُ، في أسير خُيِّر بيْنَ القتْلِ وشُرْب الخمْرِ، فقَال: إنْ صبرَ على القتْلِ فله الشَّرفُ، وإنْ لم يصبرْ، فلَه الرُّخصةُ، فظاهِرُ هذا الجوازُ.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>۲) في المغني ۲۱/ ۲۹۲- ۲۹۶: من أكره على الكفر، فأتى بكلمة الكفر لم يصر كافرا وبهذا قال مالك وأبو حنيفة والشافعي. وقد قال النبي الكلان: "عفي لأمتي عن الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه". ولأنه قول أكره عليه بغير حق فلم يثبت حكمه. لكن من الأفضل له أن يصبر ولا يقولها وإن أتى ذلك على نفسه لما روى خبّاب عن رسول الله تقال: "إن كان الرّجل من قبلكم ليحفر له في الأرض، فيجعل فيها، فيجاء بمنشار، فيوضع على شق رأسه، ويشقّ باثنين، ما يمنعه ذلك عن دينه، ويمشط بأمشاط الحديد ما دون عظمه من لحم ما يصرفه ذلك عن دينه".



ورَوى عنْـهُ الأثْـرمُ أنَّـه سُـئل عـنِ التَّقيـةِ في شرْبِ الخمْـرِ، فقَـال: إنَّـما التَّقيـة في القـوْلِ. فظاهِـرُ هـذَا أنَّـه لا يجـوزُ لـه ذلِـك'').

فأمَّا إِذَا أُكره على الزِّنا؛ لم يجُزْل الفعْلُ، ولم يصِعَ إِكْراهُه، نصَّ عليه أحمدُ.

فإنْ أُكره على الطَّلاقِ؛ لم يقَعْ طلاقُه، نصَّ عليه أخمدُ، وهو قولُ مالِكِ، والشَّافعِيِّ. وقالَ أبو حَنِيفةَ: يقَعُ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ في المشارِ إليه بذلِك قولُان:

أحدُهما: أنَّه الغضَبُ والعذابُ، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

[1/٤٦٥] والثَّاني: أنَّه شرْحُ الصَّدرِ للكُفْرِ.

«واسْتحبُّوا» بمعْنَى: أُحبُّوا الدُّنيا واخْتارُوها علَى الآخِرةِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ أَلَّهُ ﴾؛ أي: وبأنَّ اللهَ لا يُريد هدايتَهُم.

وما بعْدَ هذَا قد سبَقَ شرْحُه... إلى قوله: ﴿ وَأُولَكَيْكَ هُمُ ٱلْغَدَفِلُونَ ﴾ ففيه قولان:

<sup>(</sup>۱) قال الطوفي في شرح المختصر (۱/ ٤٦٥) العجب من أصحابنا يرجحون الأخذ بالرخصة في الفطر وقصر الصلاة في السفر مع يسارة الخطب فيها ويرجحون العزيمة فيها يأتي على النفس كالإكراه على الكفر وشرب الخمر، فإمّا أن يرجحوا الرخصة مطلقًا أو العزيمة مطلقًا، أما الفرق فها يظهر له كبيرة فائدة أ.ه... وانظر القواعد والفوائد الأصولية (ص: ٤٩ – ١١٨)، والمغني (٨/ ١٤٥ – ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٩).

أحدُهما: الغَافِلُون عمَّا يُراد بهم، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والنَّاني: عن الآخِرة، قالَه مُقاتِلٌ (١).

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ لَا جَسَرَمَ ﴾ قد شرحْنَاهَا في هُود.

قُوْلُـه تعَـالى: ﴿ ثُـمَ إِكَ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَـرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِـنُواْ ﴾ اخْتلَفُـوا فيمَـنْ نزَلَـتْ عـلَى أَرْبعَـةِ أَقْـوالِ:

أحدُها: أنَّها نزَلَتْ فيمَن كان يُفتن بمكَّةَ منْ أَصْحابِ رسُولِ اللهِ ﷺ، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والشَّاني: أَنَّ قَوْمًا مِنَ المسلِمِينَ حَرَجُ واللهجرَةِ، فلحِقَهُمُ المشْرِكونَ فأعْطَوْهُمُ الفَتنَةَ، فنَزلَ فيهم: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَ الِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِ اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ﴾ [العنكبوت: ١٠]، فكتب المسلِمُون إليْهِم بذليك، فخرجُوا، وأذركَهُمُ المشركُونَ فقاتلُوهُم حتَّى نَجَا مَن نجَا وقت ل مَن قتل، فنزلَتْ فيهِم هذه الآيةُ، رَواه عِكرمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۰۷) من طريق عمرو بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: كان قوم من أهل مكة أسلموا، وكانوا يستخفون بالإسلام، فأخرجهم المشركون يوم بدر معهم، فأصيب بعضهم، وقُتِل بعض، فقال المسلمون: كان أصحابنا هؤلاء مسلمين، وأكرهوا فاستغفروا لهم، فنزلت: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّعُهُمُ الْمَلَيكُةُ ظَالِيمَ النَّيْمَ ﴾ ... إلى آخر الآية؛ قال: وكتب إلى من بقي بمكة من المسلمين هذه الآية لا عذر لهم، قال: فخرجوا فلحقهم المشركون، فأعطوهم الفتنة، فنزلت هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ﴾ ... إلى آخر الآية، فكتب المسلمون إليهم بذلك، فخرجوا وأيسوا من كل خير، ثم نزلت=

والثَّالث: أنَّها نزلَتْ فِي عبْدِ اللهِ بْنِ سعْدِ بْنِ أَبِي سَرْحٍ، كَانَ الشَّيطانُ قَد أَزَلَه حتَّى لِحِقَ بِالكُفَّارِ، فأمَر بهِ رسُولُ الله ﷺ أَنْ يُقتلَ يوْمَ الفتْحِ، فاسْتجارَ لَه عُثهانُ بْنُ عفَّانَ، فأجارَهُ رسُولُ اللهِ ﷺ، وهذَا مرْويٌّ عنِ ابْنِ عبّاسٍ، والحسَنِ، وعِكرمَة، وفيهِ بُعدٌ؛ لأنَّ هذا المشارَ إليه وإنْ كانَ قدْ عادَ إلى الإسلام، فإنَّ الهجرة انقطَعَتْ بالفتْح.

والرَّابع: أنَّها نزَلَت في عيَّاشِ بْنِ أبي رَبِيعةَ، وأبي جنْدلِ بْنِ سُهيل بْنِ عمْرٍو، وعبْدِ اللهِ بْنِ أسيد الثَّقفيِّ، قالَه مُقاتِلٌ (۱).

فأمَّا قوْلُه تعَالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ﴾ فقَرَأَ الأَكْثَرُونَ: «فُتِنُوا» بضمَّ الفَاءِ وكسْرِ التَّاءِ، على معْنَى: مِن بعْدِ مَا فتَنَهُمُ المشرِكُونَ عن دينهِم. قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: فُتِنوا بمعْنَى: عُذِّبوا(٢).

وقراً عبد الله بن عامر: «فَتَنُوا» بفتْحِ الفاءِ والتَّاءِ (")، على معْنَى: مِن بعْدِ مَا فَتَنُوا النَّاسَ عن دين الله، يُشير إلى مَنْ أَسْلَم مِنَ المشركينَ.

وقالَ أبو عليٌّ: مِن بعْد ما فتَنُوا أَنْفسَهُم بإظْهارِ مَا أَظْهرُوا للتَّقية؛ لأنَّ الرُّخصةَ لم تكن نزَلَتْ بعْدُ(١٠).

<sup>=</sup>فيهم: ﴿ ثُمَّرَ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فَتِنْوَا ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُوٓا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ فكتبوا إليهم بذلك: إن الله قد جعل لكم غرجًا، فخرجوا، فأدركهم المشركون فقاتلوهم، ثم نجامن نجا، وقُتِل من قُتِل.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس (ص: ٢٣١).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان. انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٦)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٧٩).

قوْلُه تعَالى: ﴿ ثُمَّ جَنِهَ دُواْ ﴾؛ أي: قاتَلُوا معَ رسُول اللهِ ﷺ ﴿ وَصَابَرُواْ ﴾ على الدِّين والجهَادِ.

﴿ إِنَ رَبُّكَ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ فِي المكني عنْهَا أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: الفِتنةُ، وهوَ مذْهَبُ مُقاتِلِ(١).

والثَّاني: الفعْلَةُ الَّتِي فعَلُوهَا، قالَهُ الزَّجَّاجُ(٢).

والثَّالث: المجاهَدةُ، والمهاجرَةُ، والصَّبرُ.

والرَّابعُ: المهاجرَةُ، ذكرهما واللَّذين قبْلَهُما ابْنُ الأنْبَاريِّ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: هِ وَمنْصُوبٌ عَلَى أَحَدِ شَيْئَنِ: إمَّا عَلَى معْنى: إنَّ رَبِّكَ لَعْفُورٌ يَوْمَ تَأْتِي، وإمَّا عَلَى معْنَى: اذْكُرْ يَوْمَ تَأْتِي(٣). [17٥/ب]

ومعْنى ﴿ تَجَلَدِلُ عَن نَفْسِهَا ﴾؛ أي: عنْهَا. والمرَادُ: أنَّ كُلَّ إنْسانٍ يُجادِلُ عِنْ نَفْسِهِ.

وقد رُوي عنْ عُمرَ بْنِ الخطَّابِ ﴿ أَنَه قَالَ لِكَعَبِ الأَحْبارِ: يَا كَعْبُ! خَوِّفْنَا، فَقَالَ: إِنَّ لِجِهنَّمَ زَفْرةً مَا يَبْقَى مَلَكُ مُقرَّبٌ، ولَا نبِيٌّ كَعْبُ! خَوِّفْنَا، فَقَالَ: إِنَّ لِجِهنَّمَ زَفْرةً مَا يَبْقَى مَلَكُ مُقرَّبٌ، ولَا نبِيٌّ مُرسلٌ إلَّا وقَع جَاثِيًا على رُكْبَيْهِ، حتَّى إِنَّ إِبْراهِيمَ خلِيلَ الرَّحمنِ ليدلِي بالخلَّةِ فيقُول: «يَا ربِّ! أَنَا خَلِيلُكَ إِبْراهِيمُ لَا أَسْأَلُكَ إِلَّا نَفْسِي»، وإنَّ بالخلَّةِ فيقُول: «يَا ربِّ! أَنَا خَلِيلُكَ إِبْراهِيمُ لَا أَسْأَلُكَ إِلَّا نَفْسِي»، وإنَّ

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢١).



تَصْدِيتَ ذَلِكَ فِي كَتَابِ اللهِ: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تَجُدِلُ عَن نَفْسِهَا ﴾ (١)، وقد شرخنا معْنى «الجدال» في هود [آية: ٣٢].

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُظْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ اللَّهِ ﴾ [النحل: ١١٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً ﴾ في هذه القرية قو لَانِ: أحدُهما: أنّها مكّة، قالَه ابْنُ عبّاس، ومُجاهدٌ، وقتادة، والجمهور، وهو الصّحِيعُ.

والثَّانِ: أنَّها قريةٌ أوْسعَ اللهُ على أهْلِها حتَّى كانوا يسْتنْجُونَ بالخُبْزِ، فبعَثَ اللهُ عليْهِم الجُوعَ حتَّى كانُوا يأْكُلون ما يقْعدونَ، قالَه الحسَنُ.

فأمَّا ما يُروى عنْ حفْصَةَ أنَّها قالَتْ: هيَ المدِينةُ، فذلِك على سبِيلِ التَّمْثيل، لَا على وجْهِ التَّفْسِير.

وبيانُه: ما رَوى سُلَيْمُ بن عِيرِ (٢)، قالَ: صدرْنَا مِنَ الحَجِّ معَ حفْصَةَ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (۱۳/ ۱۵۶ – ۱۵۵)، وأحمد في الزهمد (ص: ۱۵۱)، وأبو نعيم في الحلية (٥/ ٣٦٨ – ٣٦٩) بنحوه.

<sup>(</sup>۲) سليم بن عتر بن سلمة بن مالك بن عتر ابن وهب بن عوف بن معاوية بن الحارث بن أيدعان بن سعد بن تجيب أبو سلمة التجيبي المصري، قاضي مصر، كان يسمى الناسك لشدة عبادته، شهد خطبة عمر بالجابية. وروى عن عمر، وعلي بن أبي طالب، وأبي الدرداء، وحفصة أم المؤمنين، وأم الدرداء. توفي سنة (۸۸هـ). انظر: تاريخ الإسلام (۲/ ۸۱۲).

وعُثمانُ محْصُورٌ بالمدينَةِ، فرَأَتْ رَاكِبَيْنِ فَسَأَلَتْهُمَا عَنْهُ، فَقَالًا: قُتل، فَقَالَتْ: واللّذِي نَفْسِي بيدِه إنّها للقرية، تعْنِي: المدنية الَّتِي قالَ اللهُ تعَالى في كتابه: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً ﴾، تعْنِي حفْصة: أنّها كانَتْ على قانُونِ الإستِقامةِ في أيّام النّبِي الله وأبي بكر وعُمر رَضَالِللهُ عَنْهُا، ﴿ فَكَ فَرَتْ بِالْعُرِ اللّهِ عَنْدَ قَتْلِ عُثمانَ اللّهِ اللّهُ عَنْدَ قَتْلِ عُثمانَ اللّهِ اللّهُ عَنْدًا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدًا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدَ قَتْلِ عُثمانَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدًا واللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللّهُ الللللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللله

ومعْنَى ﴿ كَانَتْ ءَامِنَةً ﴾؛ أي: ذاتَ أمْنِ يأمَنُ فيهَا أهْلُها أَنْ يغَارَ عليهِم، ﴿ مُطْمَيِنَةً ﴾؛ أي: ساكِنةً بأهْلِها لا يختَاجُون إلى الإنْتِقالِ عنْهَا لِخُوفٍ أو ضِيقٍ.

وقد شرَحْنَا معْني الرَّغدِ في البقرةِ [آية: ٣٥- ٥٨].

وقوْلُه: ﴿ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾؛ أي: يُجلب إليها مِن كُلِّ بلَدِ، وذلِك كلُّه بدعوةِ إِبْراهِيمَ عليه السلام، ﴿ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ ﴾ بتكذيبهِم رسُولَ اللهِ ﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۱۰)، من طريق نافع بن يزيد، قال: ثني عبد الرحمن بن شريح، أنَّ عبد الكريم بن الحارث الحضر ميّ، حدث أنه سمع مِشْرَح بن عاهانَ، يقول: سمعت سليم بن نمير يقول: صدرنا من الحجّ مع حفصة زوج النبيّ علا، وعثمان محصور بالمدينة، فكانت تسأل عنه ما فعل، حتى رأت راكبين، فأرسلت إليهما تسألها، فقالا قُتِل فقالت حفصة: والذي نفسي بيده إنها القرية، تعني المدينة التي قال الله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةُ كَانَتُ ءَامِنَةٌ مُظْمَيِنَةً يَأْتِيها رِزْقُها رَغَدًامِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرتُ بِأَنْعُر اللهِ به قرأها، قال أبو شريح: وأخبرني عبد الله بن المغيرة عمن حدثه، أنَّه كان يقول: إنها المدينة، وقوله: ﴿ فَكَفَرَتُ بِأَنْعُمِ اللهِ ﴾ قرأها، المعيدة أهل هذه القرية بأنعم الله التي أنعم عليها.

#### وفي وَاحدِ الأنْعُم قولانِ:

أحدُهما: أنَّ واحِدَها «نُعْم» قالَه أبو عُبيدة (١١)، وابْنُ قُتيبة (٢).

والثَّاني: "نعْمة" قالَهُ الزَّجَّاجُ(٣).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: لِيْسَ قَوْلُ مَنْ قَالَ: هُو جَمْعُ «نَعْمَة» بِشِيءٍ؛ لأَنَّ «فِعْلَة» لا تَجْمَعُ عَلَى «أَفْعُل» وإنَّها هُوَ جَمْعُ «نُعْم» يُقَال: يوْمُ نُعْمٍ، ويوْمُ بُؤسٍ، ويجْمَعُ «أَنْعُمّ» ويُقال: يوْمُ نُعْمٍ، ويوْمُ بُؤسٍ، ويجْمَعُ «أَنْعُمّ)» و«أَبْؤُسًا» (٤٠٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَذَ فَهَا ٱللَّهُ لِمَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ ﴾.

ورَوى عُبَيدُ بْنُ عَقِيلٍ<sup>(٥)</sup>، وعبْدُ الوَارثِ عنْ أبي عمْرِو: «والخوْف» بنصْب الفاءِ<sup>(١)</sup>.

وأَصْلُ الذَّوقِ إِنَّهَا هِ وَ بِالفَهِ، وهِ ذَا اسْتِعارَةٌ منْهُ، وقد شرحْنَا هِ ذَا المُعْنَى فِي آل عمْرَانَ [آية: ١٠٦- ١٨٥].

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

<sup>(</sup>٥) ابن عقيل بن صبيح، أبو عمرو الهلالي البصري، راو ضابط صدوق، روى القراءة عن أبي عمرو بن العلاء، روى القراءة عنه خلف بن هشام، مات سنة سبع وماثتين. انظر: غاية النهاية (١/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٦) قراءة سبعية. انظر: السبعة في القراءات (ص: ٣٧٦)، والحجة للقراء السبعة (٥/ ٨٠).

وإنَّا ذكَّر اللِّبَاسَ هاهُنا تجوزًا، لما يظهرُ عليْهِم مِن أثَرِ الجُوعِ والخوْف، فهو كقوْلِه: ﴿ وَلِلنَاسُ ٱلنَّقْوَىٰ ﴾ [الأعراف: ٢٦] وذلِك لمَا يظهر على المتَّقِي مِن أثَرِ التّقوى.

قَالَ اللهَ سِّرُونَ: عَذَّبَهِم اللهُ بِالجُوعِ سَبْعَ سِنينَ حَتَّى أَكَلُوا الجِيفَ [1/27] والعِظامَ المحترقَة.

فَأَمَّا الحَوْفُ: فَهُ وَ حَوْفَهُم مِنْ رَسُولِ اللهِ عِلَى وَمِن سَرايَاهُ الَّتِي كَانَ يَبِعثُهَا حَوْلَهُم. والكلامُ في هذه الآية خرَجَ على القرية، والمرَادُ أَهْلُها، ولذلِكَ قالَ: ﴿ يِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ ﴾ يعْنِي به: تَكْذِيبَهُم (١) لِرسُولِ اللهِ عَلَى إِخْراجَهُم إِيَّاه ومَا هَمُّوا بهِ مِن قَتْلِه.

﴿ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [النحل: ١١٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ ﴾ يعْنِي: أَهْلَ مَكَّةَ ﴿ رَسُولٌ مِّنْهُمْ ﴾ يعْنِي: أَهْلَ مَكَّةَ ﴿ رَسُولٌ مِّنْهُمْ ﴾ يعْنِي: أَهْلَ مَكَّةً ﴿ رَسُولٌ مِّنْهُمْ ﴾ يعْنِي:

﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ وفيه قولانِ:

أحدُهما: أنَّه الجُوعُ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّاني: القتْلُ ببدْرٍ، قالَه مُجاهِدٌ.

قَالَ ابْنُ السَّائبِ: ﴿ وَهُمْ ظَلِلْمُونَ ﴾؛ أي: كَافِرُونَ (٢).

<sup>(</sup>١) في (ر): بتكذيبهم.

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس (ص: ٢٣١).

﴿ فَكُلُواْ مِمَا رَزَقَكُمُ اللّهُ حَلَالًا طَيّبًا وَاشْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ \* فَمَنِ اَضْطُلَرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ الله النحل: ١١٤ - ١١٥].

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ فِي المَخَاطَبِينَ بِهِذَا قُولَانِ: أحدُهما: أنَّهم المسلِمُونَ، وهوَ قَوْلُ الجمهُورِ.

والشَّاني: أنَّهُ مَ أَهُ لَ مكَّة المشْرِكُونَ، لَّا اشتدَّتْ مجاعتهُ م، كلَّم رؤسَاؤُهُم رسُولَ الله رُّه فقَالُوا: إنْ كنْتَ عادَيْتَ الرِّجالَ، فهَا بَالُ النِّساءِ والصِّبيانِ؟ فأذِنَ رسُولُ الله رَلِّ للنَّاس أنْ يحملُ وا الطَّعامَ إليْهِم، حكاه الثَّعلَبِيُّ (۱)، وذكرَ نحوهُ الفرَّاءُ، وهذِه الآيةُ والَّتِي تلِيها مفسَّرتَانِ في البقرة [آية: ١٧٢ - ١٧٣].

﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا حَلَنَّلُ وَهَنَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى اللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَكُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾.

قَالَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: اللَّامِ فِي «لما» بمعْنَى مِن أَجْل.

وتلخِيصُ السكلامِ: ولا تقُولوا: هذه الميسةُ حلَالٌ، وهذه البَحِيرةُ حرامٌ؛ مِن أَجْلِ كذبِكُم، وإقْدَامِكم على الوصف، والتَّخرصِ لَا لَا أَصل لَه، فجرتِ اللَّامُ هاهُنا مجرَاها فِي قوْلِه: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَسَدِيدً ﴾

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان (١٦/ ١٤٧ – ١٤٨).

[العاديات: ٨]؛ أي: وإنَّه مِن أَجْل حُبِّ الخيْرِ، لَبَخيلٌ «ومَا» بمعْنَى المصدر، والكذب: منْصُوبٌ بـ «تصِف».

والتَّلخِيص: لا تقولُوا لوصْفِ أَلْسَنتِكُمُ الكَذِب.

وقراً ابْنُ أبي عبْلَةَ: «الكُذُب»(١)، قالَ ابْنُ القاسِمِ: هو نعْتُ الألْسنةِ، وهوَ جمْعُ كذُوبِ.

قال المفسِّرونَ: والمعنني: أنَّ تحليلَكُم وتحريمَكُم ليس له معنى إلَّا الكذب.

والإشارَةُ بقوْلِه: ﴿ هَنَذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ ﴾ إلى ما كانوا يُحلُّون ويُحرِّمُون ﴿ لِنَفَتَرُواْ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ ﴾ وذلك أنَّه م كانُوا ينْسِبونَ ذلِك التَّحليلَ والتَّحريمَ إلى الله سبحانه، ويقولُونَ: هو أمرَنَا بِهذَا.

وقوْلُه: ﴿ مَتَنَّهُ قَلِيلٌ ﴾؛ أي: متاعُهُم بِهذا الَّذي فعَلُوه قلِيلٌ.

﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرِّمْنَا مَا فَصَصَّنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلٌ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِ هَا لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

قولُه تعَالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ ﴾ يغنى بهِ ما ذكر في الأنعام: [آية: ١٢٦]، وهو قولُه: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ وَى ظُفُرٍ ﴾ ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ ﴾ بتحريمِنَا مَا حرَّ منا عليْهِم، ﴿ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ بالبغي والمعاصِي.

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٦)، وتفسير ابن عطية (٣/ ٤٢٩).

قُولُه تَعَالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسُّوَءَ بِجَهَلَةٍ ﴾ قد شرحْنَاه في سُورة النِّساء [آية: ١٧] وشرحْنَا في البقرة [آية: ١٦٠] التَّوبة والإِصْلاحَ، [٢٦٦/ب] وذكرْنَا معْنَى قوْلِه: ﴿ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ آنفًا.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَانَ أُمَّةً ﴾.

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: هذا مِشْلُ قَوْلِ العرَبِ: فُلان رحْمةٌ، وفُلان مَعْدَ وفُلان رحْمةٌ، وفُلان مَعْدَ التَّناهِي في المعْنَى الَّذِي عَلَّمةٌ، ونَسَّابةٌ، يقصد ون بهذا التَّانِيثِ قصدَ التَّناهِي في المعْنَى الَّذِي يصِفُونَه، والعَربُ قد تُوقِع الأسْماءَ المبهمةَ على الجمَاعة، وعلى الواحِدِ؛ كَقُولِه: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَكِمِكَةُ ﴾ [آل عمران: ٣٩]، وإنَّما نادَاهُ جبْرِيل وحْدَه (١٠).

وللمُفسِّرين في المرَادِ بالأُمَّةِ هَاهُنا ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ الأَمَّةَ: الَّذِي يعْلَم الخيْرَ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، والفرَّاءُ(٢)، وابْنُ قُتيبة (٣).

والثَّاني: أَنَّه المؤمنُ وحْدَه في زمانِه، رَوى هذَا المعْنَى الضَّحَّاكُ عنِ ابْن عبَّاس، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) ذكر قول ابن الأنباري أبو حيَّان في البحر المحيط (٦/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

والثَّالَث: أَنَّه الإمامُ الَّذي يُقتدى بهِ، قالَه قتادةُ، ومُقاتِلٌ (۱)، وأبو عُبيدةً (۲)، وهوَ في معْنى القوْلِ الأوَّلِ.

فأمَّا القَانِتُ: فقَال ابْنُ مسْعُودٍ: هوَ المطِيعُ<sup>(٣)</sup>. وقد شرحْنَا «القنوت» في البقرة [آبة: ١٦٦ – ٢٣٨] وكذلِك الحَنِيف [البقرة ١٣٥].

قۇلە تىغالى: ﴿ وَلَوْ يَكُ ﴾.

ق الَ الزَّجَ اجُ: أَصْلُه ا: يكُنْ، وإنَّ الحُذف تِ النُّون عنْ دِ سِيبويهِ النُّون عنْ دِ سِيبويهِ الكثْرَةِ اسْتعالِ ه ذَا الحرْف، وذكرَ الجُلَّهُ مِن البصرين أنَّها إنَّ احتملتِ الحذف؛ لأنَّ ه اجْتمَع فيهَا كثرةُ الإستعالِ، وأنَّها عِبارةٌ عن كُلِّ ما يمضي مِنَ الأفْعالِ وما يُستأنف، وأنَّهَا قد أشبهت حُروف اللِّين في أنَها تكون علامةً علامةً كما تكون علامةً من أنَّها غُنَّةٌ تخرجُ مِنَ الأنْف، فلذلك احْتملَتِ الحذف (1).

قوْلُه تعَالى: ﴿ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهِ ﴾ انتصب بدلًا مِن قوْلِه: ﴿ أُمَّةً فَانِتًا ﴾ وقد ذكرْنَا واحِدَ الأَنْعُمِ آنفًا، وشرحْنَا معْنى «الإجْتِباء» في الأنعام [آية: ٨٧].

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٧٧)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٣١٦- ٢١٧)، من طريق سلمة بن كهيل، عن مسلم البطين، عن أبي العُبيَدين أنه سأل عبد الله بن مسعود، عن الأمَّة القانت، قال: الأمَّة: معلم الخير، والقانت: المطيع لله ورسوله. وأخرجه الطبراني (٩٩٤٤) من طريق شعبة، عن عن خالد وبيان أو أحدهما عن الشعبي به.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٢).

@

قالَ مُقاتِلٌ: والمرَاد بالصِّرَاطِ المستقيم هاهُنا: الإسْلامُ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا تَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ فيهَا سِنَّةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الذِّكرُ الحسَنُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: النُّبوَّةُ، قالَه الحسَنُ.

والثَّالثُ: لِسانُ صِدْقِ، قالَه مُجاهِدٌ.

والرَّابِع: اجْمَاعُ المِلَل على وِلَايتِهِ، فكلُّهُم يتولُّونَهُ ويرْضَوْنَهُ، قالَه قتادَةً.

والخامِس: أنَّها الصَّلاةُ عليْهِ مَقْرُونة بالصَّلاةِ على مُحمَّدِ صلى الله عليهما وسلم، قالَهُ مُقاتِلُ بْنُ حيَّانَ.

والسَّادس: الأوْلَادُ الأبْرارُ على الكِبرِ، حكَاهُ الثَّعلبيُّ(٢). وباقِي الآيةِ مُفسَّرٌ في البقرة [آية: ١٣٠].

﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَبِعْ مِلَٰهَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ النحل: ١٢٣].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ ﴾ ملَّتُه: دِينُه.

وفيهَا أُمِر باتِّباعِه مِن ذلِك قولانِ:

أحدُهما: أنَّه أُمِر باتِّبَاعِه في جمِيع ملَّتِه، إلَّا مَا أُمِر بترْكِه، وهذَا هوَ الظَّاهِرُ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان (١٦/ ١٥٥).

والشَّاني: اتِّباعُه في التَّبرُّؤِ مِن الأَوْثَانِ، والتَّديُّنِ بالإسْلامِ، قالَه أبو جعْف ِ الطَّبريُّ(١).

وفي هـنِه الآيـةِ دلِيـلٌ عـلى جـوَازِ اتَّباعِ المُفْضُولِ؛ لأنَّ رسُولَنا أفْضلُ الرُّسُلِ، وإنَّها أُمِر باتِّباعِه؛ لِسـبْقِه إلى القـوْلِ بالحَقِّ.

﴿ إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيدٌ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمًا كَانُواْ فِيهِ يَخْنَلِفُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ ﴾؛ أي: إنَّما فُرض تعْظِيمُه وتحْريمُه، وقرَأ الحسَن، وأبو حيْوَة: «إنَّما جَعَلَ» بفتْحِ الجِيم والعَيْنِ، «السَّبْتَ» بنصْبِ التَّاء(٢) ﴿ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ والهاءُ ترجِعُ إلى السَّبت. [١/٤٦٧]

### وفي معْنى اخْتلافِهِم فيهِ قَوْلَانِ:

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱۷/ ۳۲۰).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٧٨)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٦)، والبحر المحيط (٦/ ٦١٢).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٢٢٩) عن الكلبي.

Q

وق الَ مُقاتِلٌ: لمَّا أمرَهُم مُوسى بيوْمِ الجَمُعةِ، قالَوا: نتَفَرَّغ يوْمَ السَّبْتِ، فإنَّ اللهَ لم يخلُقْ فيه شيئًا، فقَ الَ: إنَّما أُمِرتُ بيوْمِ الجَمُعة، فقَ ال السَّبْتِ، فإنَّ اللهَ لم يخلُقْ فيه شيئًا، فقال الحتلافُهم، فلمَّا رأى مُوسى أحبارُهُم، فأبوا، فذلِك الحتلافُهم، فلمَّا رأى مُوسى حرصَهم على السَّبت، أمَرَهُم به، فاستحلُّوا فيهِ المعاصِي (۱).

ورَوى سعِيد بْنُ جُبيرِ عنِ ابْنِ عَبّاسٍ قالَ: رَأَى مُوسى رجُلًا يَحْمِلُ عَمِلًا عَمْمِلُ قَصبًا يوْمَ السّبت، فضَرَب عُنقَه، وعكفَتْ عليْهِ الطّير أَرْبعِينَ صَباحًا(٢).

وذكَر ابْنُ قُتيبة في «مختلف الحديث»: أنَّ الله تعالى بعَث مُوسى بالسَّبْت، ونُسخ السَّبت بالمسيح (٣).

والثَّاني: أنَّه بعْضُهُم اسْتحلُّه، وبعْضُهُم حرَّمَه، قالَه قتادَةُ.

﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَبَحْدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ اللَّهُ ﴿ النحل: ١٢٥]. إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ اللَّهُ ﴿ النحل: ١٢٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: نزَلَتْ معَ الآيةِ الَّتِي بعْدَها، وسنذْكُر هُناك السَّببَ.

فأمَّا السَّبيلُ: فقَال مُقاتلٌ: هو دينُ الإسلام (١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٣/ ٢٠٢) (١٥٢٩٦) من طريق السدي، عن أبي مالك أو سعيدبن جبير قال: رأى موسى عليه السلام رجلا يحمل قصبًا يوم السبت، فضرب عنقه.

<sup>(</sup>٣) تأويل مختلف الحديث (ص: ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٤٩٤).

وفي المرادِ ﴿ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ ثلاثَةُ أَفُوالٍ:

أحدُها: أنَّها القُرآنُ، رَواه أبو صالح عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١).

والثَّاني: الفِقهُ، قالَه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والتَّالث: النُّبُوَّةُ، ذكرَه الزَّجَّاجُ(٢).

وفي ﴿ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ قولانِ:

أحدُهما: مواعِظُ القُرآنِ، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّاني: الأدَبُ الجمِيلُ الَّذِي يعْرِفُونه، قالَه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَجَدِلْهُم ﴾ فِي المشارِ إليهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهُم أهْلُ مكَّة، قالَه أبوصالِح.

والتَّاني: أهْلُ الكِتاب، قالَه مُقاتِلٌ (٣).

وفي قوْلِه: ﴿ بِأَلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: جادلْهُم بالقُرآنِ.

والثَّاني: بـ « لا آله إلَّا الله » رُوي القوْ لَانِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالث: جادِلْهُم غيْرَ فظٌّ ولا غليظٍ، وألِنْ لهُم جانبَكَ، قالَه الزَّجَّاجُ(؛).

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٣).

وقال بعْضُ عُلماء التَّفْسير: وهذا منْسوخٌ بآيةِ السَّيفِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ ﴾ المعننى: هو أعْلم بالفريقَيْنِ، فهوَ يأمُرُك فيها بها فيه الصَّلاح.

﴿ وَإِنْ عَافَتْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۚ وَلَهِ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّكِينِ صَبَرْتُمْ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ فَ وَلَا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِى لَلْصَكِينِ فَنَ وَأَصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِى ضَيْفِ مِمَا يَمْكُرُونَ آلَ إِنَّالَةَ مَعَ ٱلَّذِينَ اتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحْسِنُوكَ آلَ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْفَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ

قُوْلُـه تعَــالى: ﴿ وَإِنَّ عَافَبُتُمْ فَعَـاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ، ﴾ فِي ســبَبِ نُزولها قــوُلَانِ:

أحدُهما: أنَّ رسولَ الله ﷺ أشْرفَ على حمزةَ، فرآه صريعًا، فلم يرَ شيئًا كانَ أوْجعَ لقلْبِه منْهُ، فقال: «واللهِ لَأُمَثَّلَنَّ بِسَبْعِينَ مِنْهُمْ»، فنزلَ جِبريلُ، والنَّبيُّ ﷺ واقِفٌ، بقوْلِه: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ ﴾... إلى أخرها، فصبرَ رسُولُ اللهِ وكفَّرَ عنْ يمِينِه، قالَه أبو هُريرةً(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن سعد في الطبقات (۳/ ۱۳ – ۱۵)، والبزار في مسنده (۲/ ۳۲۱) كيا في كشف الأستار، وابن كثير في تفسيره (۲/ ۲۱۶) من طريق عمرو بن عاصم، والبيهقي في الدلائل (۳/ ۲۸۸) من طريق عبد العزيز بن السري، و (۲/ ۲۸۹) من طريق حجاج بن المنهال، كلهم عن صالح المري به. قال ابن كثير: هذا إسناد فيه ضعيف؛ لأنَّ صالحًا هو ابن بشير المري ضعيف عند الأئمة، وقال البخاري: هو منكر الحديث. والأجري في الشريعة (٥/ ۲۲٤٣) رقم (۱۷۲٥) من طريق بشر بن الوليد عن صالح المري، والبيهقي في الشعب (۱۲/ ۱۸۵) رقم (۹۲۵۳) من طريق الهيشم بن جميل عن صالح المري. =

وق الَ ابْنُ عَبَّاسٍ: رَأَى رَسُولُ الله ﷺ حَمْزةَ قد شُتَّ بِطْنُه، وجُدعت [١٤٦٧]] أُذناه، فقَ ال: «لَوْلَا أَنْ تَحْزَنَ النِّسَاءُ، أَوْ تَكُونَ سُنَّةً بِعْدِي لَتَرَكْتُهُ حَتَّى يَبْعَثَهُ اللهُ مِنْ بُطُونِ السِّباعِ والطَّيرِ، وَلَأَقْتُلَنَّ مَكَانَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا مِنْهُمْ، فنزَلَ قوْلُه: ﴿ أَدْعُ إِلْى سَبِيلِ رَبِكَ ﴾... إلى قوْلِه: ﴿ وَمَاصَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ (١).

= وأخرجه الطبراني في الكبير (٣/ ١٥٦ - ١٥٧) رقم (٢٩٣٦) من طريق خالد بن خداش، وسعيد بن سليمان، والحاكم في المستدرك (٣/ ١٩٧) من طريق خالد بن خداش، كلاهما عن صالح المري به. وسكت عنه الحاكم، وقال الذهبي: صالح واه، سمعه منه خالد بن خداش، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (٦/ ١١٩)، وقال: رواه الطبراني والبزار، وفيه صالح بن بشير المري، وهو ضعيف.

وذكره السيوطي في الدر المنشور (٥/ ١٧٩) وعزاه إلى ابن سعد وابن المنذر وابن مردويه والحاكم والبيهقي في الدلائل.

(۱) أخرجه الدارقطني (٤/ ١١٨)، والعقيلي في الضعفاء (١/ ٢٤٠-٢٤١) عن البغوي به. وقال الدارقطني: لم يروه غير إسهاعيل بن عياش، وهو مضطرب الحديث عن غير الشاميين. وأسند العقيلي عن الإمام أحمد قوله: هذا من حديث الحسن بن عهارة، ليس هذا من حديث ابن أبي غنية، هو أتقى لله من أن يحدث مشل هذا. وقال في نصب الراية (٢/ ٣١١): قد ورد مصرحًا فيه بالحسن بن عهارة، كها رواه الإمام أبو قرة موسى بن طارق الزبيدي في سننه عن الحسن بن عهارة، عن الحكم بن عتيبة، عن مجاهد، عن ابن عباس... والحسن بن عهارة متروك.

وأخرجه الطبراني في معجمه (١١٠٥١)، والبيهقي في سننه (٤/ ١٢) بإسناد آخر عن يزيد بن أبي يزيد، عن مقسم ومجاهد، عن ابن عباس بنحوه. ورواه ابن ماجه في سننه (١٢) بهذا الإسناد. قال ابن الجوزي في التحقيق: ويزيد بن أبي زياد منكر الحديث. وقال النسائي: متروك الحديث، وتعقّبه صاحب التنقيح: بأن ما حكاه عن البخاري والنسائي إنّها هو في يزيد بن زياد، وأمّا راوي هذا الحديث، فهو الكوفي، ولا يقال فيه: ابن زياد، وإنها هو ابن أبي زياد، وهو مما يُكتب حديثُه على لينه، وقد روى=

ورَوى الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ، قَالَ يَوْمِئِذٍ: «لَئِنْ ظَفِرْتُ بِقَاتِىلِ حُمْزَةَ لَأُمَثِّلَنَّ بِهِ مُثلَةً تَتَحَدَّثُ بِهَا الْعَربُ» وكانَتْ هِندٌ وآخَرونَ معَها قد مثَّلُوا بِهِ، فنزلَت هذِه الآيَةُ (۱).

والشَّاني: أنَّه أُصِيبَ مِنَ الأنْصارِيوْمَ أُحُدِ أَرْبِعةٌ وسِتُّونَ، ومِن المهاجرين سِتَّةٌ منْهُم حمزَةُ، ومثَّلُوا بقتْلاهُم، فقَالَتِ الأنْصارُ: لِئِنْ أَصبْنَا منْهُم يوْمًا مِنَ الدَّهرِ، لنَزِيدَنَّ على عدتِهم مرَّتَيْنِ، فنزَلَتْ هذه الآيةُ، قالَه أَيُّ بْنُ كَعْبِ(٢).

الله مسلم مقرونًا بغيره، وروى له أصحاب السنن، وقال أبو داود: لا أعلم أحدًا وهو ترك حديثه، وقد جعلها - يعني ابن الجوزي - في كتابه الذي في الضعفاء واحدًا وهو وهم. انظر: نصب الراية؛ للزيلعي (٢/ ٣١٠).

<sup>(</sup>۱) عزاه المصنف للضحاك عن ابن عباس، والضحاك لم يلق ابن عباس، وأخرجه الترمذي (۲۱۲۹)، وأحمد (٥/ ١٣٥)، والحاكم (٢/ ٣٥٩–٣٥٨)، والنسائي في التفسير (۲۹۹)، وابن حبان (٤٨٧)، من حديث أبي بن كعب، وإسناده حسن لأجل الربيع بن أنس، وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وحسنه الترمذي، وله شاهد مرسل، أخرجه الطبري (۲۹۹۱) و (۲۱۹۹۷) عن الشعبي مرسلًا، وله شاهد من مرسل عطاء بن يسار، أخرجه الطبري (۲۱۹۹۷)، وآخر من مرسل قتادة برقم (۲۱۹۹۹)، وآخر من مرسل ابن جريح برقم (۲۲۰۰۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۱ (۳۱۲۹)، وقال: هذا حديث حسن غريب، والنسائي في السنن الكبرى (۱۰/ ۱٤٥) (۱۲۱۵)، وأخرجه ابسن حبان، (۲/ ۲۳۹) (۲۲۹)، وصححه الكبرى (۱۰/ ۱۲۵)، واغرجه ابسن حبان، (۲/ ۲۳۹) (۲۲۹)، وصححه الحاكم في المستدرك (۲/ ۳۰۹–۶٤3)، ووافقه الذهبي، والطبراني في الكبير (۳/ ۱۰۵۳) (۲۹۳۸)، وعبد الله ابسن الإمام أحمد في زوائد المسند (۲۱۲۳)، وعنزاه السيوطي في الدر المنشور (۵/ ۱۷۷۸) إلى النسائي، وابن المنذر، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل. وأشار الحافظ ابن حجر إلى هذه الرواية وقال في الفتح (۷/ ۳۷۲): «وهذه طرق يقوى بعضها بعضًا».

ورَوى أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أَنَّ المسلِمِينَ قالوا: لَئِنْ أَمْكننَا اللهُ منْهُم، لَنُمَثِّلَنَّ بالأحْياءِ(١) فضلًا عنِ الأَمْواتِ، فنزلَتْ هذِه الآيةُ. يقول: إِنْ كُنْتِم فَاعِلِين، فمثِّلُوا بالأَمْوات، كما مثَّلُوا بأَمْوَاتِكم.

قَالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: وإنَّها سَمَّى فعْلَ المشركينَ مُعاقبةً وهمُ ابْتدؤوا بالمثْلَةِ، لِيزدوجَ اللَّفظانِ، فيخِفَّ على اللِّسانِ؛ كقوْلِه: ﴿ وَجَزَّوُا سَيَّتَةٍ سَيِّنَةُ مُ اللَّسانِ؛ كقوْلِه: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةُ مَا لَلْمُهَا ﴾ [الشورى: ٤٠].

# فَضُلٌ ]

## واخْتلَف العُلماءُ، هل هذِه الآيَةُ منْسوخةٌ، أَمْ لَا؟ علَى قُولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها نزلَتْ قبْلَ {بَرَاءة} فأُمِر رسُولُ الله ﷺ أَنْ يُقاتلَ مَن قاتلَه، ولا يَبْدأ بالقِتالِ، ثُمَّ نُسخ ذلِك، وأُمِر بالجهادِ، قالَه ابْنُ عبَّاس، والضَّحَّاكُ.

فعلَى هذا يكونُ المعننى: ﴿ وَلَهِن صَبْرَتُمْ ﴾ عن القِتالِ، ثُمَّ أُسخ هذا بقولِه: ﴿ وَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥].

والشَّاني: أنَّهَا مُحكمَةٌ، وإنَّها نزلَتْ فيمَن ظُلِم ظُلامةً، في لا يحِلُّ له أَنْ ينالَ مِن ظُلِم ظُلامةً، والنَّخعيُّ، والنَّخعيُّ، والنَّخعيُّ، والنَّخعيُّ، والنَّخعيُّ، والنَّخعيُّ،

وعلى هذا يكون المعْنَى: ولئِن صبَرْتُم عنِ المثلَة، لَا عنِ القتَالِ.

<sup>(</sup>١) في (س): بالأحياء منهم.



قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَصْبِرَ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾؛ أي: بتوفقِه ومعُونتِهِ. وهـذَا أَمْرٌ بالعَزيمةِ.

# وفي قولِه: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ قولانِ:

أحدُهما علَى كُفَّار مكَّةَ إنْ لم يُسلموا، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّاني: ولا تخرن على قتْلَى أُحدٍ، فإنَّهُم أَفْضَوا إلى رحمةِ اللهِ، ذكرَهُ عليُّ بُنُ أَحْمَدَ النَّيْسابوريُّ(۱).

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ ﴾.

قرَأ الأكثرَون بنصْبِ الضَّادِ، وقرَأ ابْنُ كثِيرٍ: «في ضِيقٍ» بكسْرِ الضَّادِ هَاهُنا (٢٠)، وفي النمل: [آية: ٧٠].

ق الَ الفرَّاء: الضَّيق بفتْحِ الضَّادِ: ما ضَاق عنْه صدْرُك، والضّيق: مَا يكون في الَّذي يضِيق ويتَسعُ؛ مشْلُ: الدَّار والثَّوب وأشباه ذلِك<sup>(٣)</sup>.

وق الَ ابْنُ قُتيبةَ: الضّيق: تَخْفِيف ضيقٍ؛ مثْلُ: هَيْنٍ ولَيْنٍ، وهوَ إذا كانَ على هذَا التَّأُويلِ: صِفةٌ كأنَّه قال: لَا تَكُ فِي أَمْر ضَيِّقٍ مِن مكْرِهِم.

[٤٦٨] قَالَ: ويُقَال: مكانٌ ضَيْقٌ وضِيتٌ، بمعنى واحد؛ كما يُقال: رَطْلِ ورِطْلِ، وهذَا أَعْجبُ إليَّ (٤).

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (١٣/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٦)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٩).

فأمًّا مكْرُهم المذْكُورُ هَاهُنا؛ فقَال أبو صَالِحٍ عن ابْنِ عبَّاس: هُوَ فعْلُهم وعمَلُهم (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ ﴾ ما نَهاهم عنْهُ، وأَحْسَنوا فيهَا أَمرَهُم بهِ، بالعَوْنِ والنَّصرِ.

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٣٣).

# صُورةُ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَصْلُ فِي نُزُولِهَا

هي مكيَّةٌ في قولِ الجهاعةِ، إلَّا أنَّ بعْضَهم يقُول: فيهَا مدنيٌّ، فرُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أنَّه قالَ: هي مكيَّةٌ إلَّا ثهانِ آياتٍ: مِن قوْلِه: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَاتٍ: مِن قوْلِه: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ ﴾... إلى قوْلِه: ﴿ نَصِيرًا (١) ﴾ [الإسراء: ٧٣- ٧٥]، وهذا قوْلُ قَتادةَ.

وقالَ مُقاتلٌ: فيها مِنَ المدنيِّ: ﴿ وَقُلْرَبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَصِدْقِ ﴾ [الإسراء: ٨٠]، وقولُه: ﴿ وَقُلْرَبَ أَنْفِلُهُ مِن قَبْلِهِ ﴾ [الإسراء: ٢٠]، وقولُه: ﴿ وَإِن كَادُوالْيَفْتِنُونَكَ ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّاسِ ﴾ [الإسراء: ٣٠]، وقولُه: ﴿ وَإِن كَادُوالْيَفْتِنُونَكَ ﴾ [الإسراء: ٣٧]، وقولُه: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَنْنَكَ ﴾ [الإسراء: ٣٧]، وقولُه: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَنْنَكَ ﴾ والَّتِي تليها [الإسراء: ٧٤- ٢٥] (٢٠).

#### بِنْسِيمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ، لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلُهُ لِلْزِيَةُ مِنْ اَيَئِنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (الله الله الله ال

قُولُه تَعَالى: ﴿ سُبَحَنَ ﴾ رُوي عنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّه سُئِلَ عنْ تَفْسيرِ: «سُبحانَ اللهِ»، فقَال: «تَنْزِيهٌ للهِ عَنْ كُلِّ سُوءٍ» (٣)، وقد ذكرْنَا هذَا المُعْنَى فِي البقرة [آية: ٣٢].

<sup>(</sup>١) في الأصل، و(ر): بصيّرا، والمثبت من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٨/ ٣) عن موسى بن طلحة مرفوعًا، والطبراني في الدعاء (١٧٥١)، والحاكم في المستدرك (١/ ٦٨٠) (١٨٤٨)، والخطيب البغدادي في الكفاية في=

@

قَالَ الزَّجَّاجُ: وأَسْرى: بِمعْنَى: سيَّر عبْدَه، يُقَال: أَسْرَيْتُ وسَرَيْتُ؛ إِذَا سِرْتَ ليْسلُا، وقد جاءَتِ اللُّغتَانِ في القُرآنِ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ وَٱلْيَلِ إِذَا مِرْتَ لِيسلُا، وقد جاءَتِ اللُّغتَانِ في القُرآنِ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ وَٱلْيَلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ [الفجر: ٤](١).

#### وفي معْنَى التَّسْبيح هَاهُنا قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ العرَبَ تُسبِّحُ عنْد الأمْرِ المعْجبِ، فكأنَّ اللهَ تعَالى عجَّبَ العبادَ مَّا أَسْدَى (٢) إلى رسُولِه مِنَ النَّعمةِ.

والثَّاني: أن يكونَ خرَج مخْرَجَ الرَّدِّ عليْهِم؛ لأَنَه لما حدَّثَهُم بالإِسْراء، كذَّبُوه، فيكونُ المعْنَى: تنزّه اللهُ أنْ يتَّخِذَ رسُولًا كذَّابًا. ولا خلَافَ أنَّ المرَادَ بعبْدِه هَاهُنا: مُحَمَّدٌ ﷺ.

-----

=علم الرواية (ص: ٢٢٦) من طريق حفص بن سليمان ثنا طلحة بن يجيى، عن أبيه، عن طلحة بن عبيدالله، وأخرجه البيهقي في الأسياء والصفات (١ / ٥٠١) رقم (٥٥)، والواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ٩٣) رقم (٥٣٥) من طريق جعفر بن سليمان، عن طلحة بن يجيى بن طلحة بن عبيد الله، عن أبيه، عن طلحة بن عبيد الله، قال: سألت نبي الله ﷺ، عن تفسيره سورة سبحان؛ قال: "تنزيه الله، عز وجل، عن كل سوء، نزه نفسه عنه، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠/ ٧٧ - ٨٧)، وقال رواه البزار، وفيه عبد الرحمن بن حماد الطلحي، وهو ضعيف بسبب هذا وغيره، وأورده الذهبي في الميزان (٢/ ٥٥٧) من رواية عبد الرحمن بن حماد الطلحي.

وعزاه السيوطي في الدر المنشور (١/ ١١٠) إلى الطبري والديلمي والخطيب في الكفاية من طرق عنه مرفوعًا، وله شاهد عن ابن عبًّاس موقوفًا ذكره السيوطي أيضًا في الدر المنشور (١/ ١١٠) وعزاه إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم والمحاملي في أماليه.

(١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٥).

(٢) في (ر): أسرى.

#### وفي قولِه: ﴿ مِنَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه أُسري به مِن نفْس المسجد، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ، ويُسنده (١) حدِيثُ مالِك بُنِ صعْصَعة ، وهوَ في الصَّحِيحيْنِ: بيْنَها أنَا في الحَطِيم (٢) ورُبَّها قالَ: بعْهُ الرُّواةِ: في الحِجْرِ.

والشَّاني: أنَّه أُسري بهِ مِن بيْتِ أمِّ هَاني، وهوَ قولُ أكْثرِ المَفسِّرينَ، فعَلى هذَا يعْنِي بالمسجِدِ الحَرامِ: الحَرَمَ. والحرَمُ كلُّه مسْجدٌ، ذكرَه القَاضِي أبو يعْلَى وغيرُه.

فأمَّا ﴿ الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا ﴾ (فهو بيْتُ المقْدسِ، وقيل له) (٣): الأقْصى؛ لِبُعد المسافَةِ بيْنَ المسْجِدَيْنِ. ومعْنَى ﴿ بَرَكُنَا حَوْلَهُ ﴾: (أنَّ اللهَ أَجْرى حوْلَه) (١) الأنْهَارَ، وأنْبَتَ الشِّهارَ. وقِيل: لأنَّه مقرُّ الأنْبِياءِ، ومهبِطُ الملائكةِ.

#### واخْتَلَفَ العُلمَاءُ، هلْ دَخَلَ بيْتَ المَقْدِس، أَمْ لَا؟

فرَوى أبو هُريرةَ أنَّه دخَل بيْتَ المَقْدسِ، وصلَّى فيهِ بالأنبياءِ، ثُم عُرِج به إلى السَّماء (٥). وقالَ حُذيفةُ بْنُ اليَمانِ: لم يدْخُلْ بيْتَ المقدسِ ولم

<sup>(</sup>١) في الأصل، و(ر): ويشيده، والمثبت من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٢) في (ر): الحطم.

<sup>(</sup>٣) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٧٢)، والنسائي في الكبرى (١١٢٨٤)، وابن مندة في الإيهان (٧٤٠) من طريق طريق حجين بن المثنى به، وأخرجه أبو عوانة (١/ ١٣١)، وابن مندة (٧٤٠) من طريق أحمد بن خالد الوهبي به وأربعتهم عن عبد العزيز بن أبي سلمة الماجشون به، من حديث=

يصِلِّ فيهِ، ولا نزَلَ عن البُراقِ حتَّى عُرج بهِ(١).

[ ٢٦٨ / ب ] فإنْ قِيلَ: ما معنى قولِه: ﴿ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ وأنْتُم تقُولون: صَعِدَ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ وأنْتُم تقُولون: صَعِدَ إِلَى السَّمَاءِ؟

فالجوَابُ: أنَّ الإِسْراءَ كانَ إلى هُنالِكَ، والمعْرَاجَ كانَ مِن هُنالِكَ.

وقيلَ: إنَّ الحِكمةَ في ذِكْرِ ذلِك، أنَّه لوْ أَخبَرَ بصُعودِه إلى السَّاءِ في بَدْءِ الحديثِ، لاشتدَّ إنْكارُهم [عليْهِ](٢)، فلمَّا أَخْبَرَ ببيْتِ المقدِس، وبَانَ لمُم صِدْقُه فيمَا أَخبَرَهُم به مِن العلاماتِ الصَّادقةِ، أَخبَر بمِعْراجِه.

=أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "لقد رأيتني في الحجر، وقريش تسألني عن مسراي. فسألتني عن أشياء من بيت المقدس لم أثبتها، فكربت كربة ما كربت مثله قط. قال: فرفعه الله لي أنظر إليه. ما يسألوني عن شيء إلا أنبأتهم به. وقد رأيتني في جماعة من الأنبياء. فإذا موسى قائم يصلي. فإذا رجل ضرب جعد كأنه من رجال شنوءة. وإذا عيسى ابن مريم عليه السلام قائم يصلي. أقرب الناس به شبها عروة بن مسعود الثقفي. وإذا إبراهيم عليه السلام قائم يصلي. أشبه الناس به صاحبكم - يعني نفسه - فحانت الصلاة فأنمتهم. فلما فرغت من الصلاة قائل: يا محمد! هذا مالك صاحب النار فسلم عليه. فالتفت إليه فبدأني بالسلام، واللفظ لمسلم.

(۱) أخرجه الإمام أحمد (۳۸/ ۳۲۱)، والترمذي (۳٤ ۱۶) كلاهما من طريق عاصم بن أبي النجود، هو النجود عن زرَّ، عن حذيفة بن اليهان رضي الله عنه به، وعاصم بن أبي النجود، هو ابن بهدلة، صدوق له أوهام، ولا يُقبل ما تفرد به من مرويات، ولم أجد من تابعه على روايته هذه، ثم إن متن الحديث فيه نكارة، ففيها أنَّ رسول الله للله لم يصل في بيت المقدس، وهو خلاف ما جاء في صحيح مسلم حديث رقم (١٦٢) من حديث أنس بن مالك هذا أنّه للربط الدابة بالحلقة التي يربط فيها الأنبياء، ثم دخل المسجد فصلً فيه ركعتين.

(٢) من (س).

قُولُه تَعَالى: ﴿ لِنُرِيَهُ مِنْ اَيَنِنَا ﴾ يعْنِي: مَا رأى؛ أي: تلْك اللَّيلةَ مِنَ العجَائِبِ الَّتِي أَخبَر بِهَا النَّاسَ. ﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾ لِقالَةِ قُريشٍ، ﴿ ٱلْبَصِيرُ ﴾ بِهَا.

وقد ذكرْنَا في كِتابِنَا المسمَّى بـ «الحدَائِق» (١) أَحاديثَ المعْرَاج، وكرهْنَا الإطالَةَ هَاهُنا.

﴿ وَمَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِىَ إِسْرََءِيلَ أَلَا تَنَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا أَنَّ مُوكَالًا مَعَ نُوجً إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا أَنَّ ﴾ دُونِي وَكِيلًا أَنَّ مُرَيِّيَةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجً إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا أَنَّ ﴾ [الإسراء: ٢ - ٣].

قوْلُه تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئنَبَ ﴾ لَما ذكر في الآية الأُولى إكْرَامَ مُحمَّدٍ ﷺ، ذكر في هذه كرّامة مُوسى عليه السلام.

و﴿ ٱلْكِنَابَ ﴾: التَّوراة. ﴿ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ إِسْرََءِ بِلَ ﴾؛ أي: دللْنَاهِم به على الهُدى. ﴿ أَلَا تَنَّخِذُوا ﴾ قرأً أبو عمْرو: «يتَّخِذُوا» باليَاء، والمعْنَى: هديْنَاهُم لئلَّا يتَّخِذُوا. وقرأ البَاقونَ بالتَّاءُ(١).

قالَ أبوعليِّ: وهو على الانْصرافِ إلى الخطَابِ بعْد الغَيْبَة؛ مشْلُ: ﴿ الْحَمْدُينَ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُهُ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الحدائق (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٨)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٨٣).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَكِيلًا ﴾ قالَ مجاهِدٌ: شريكًا (١). وقالَ الزَّجَّاجُ: ربًّا (٢).

ق الَ ابْنُ الأنْبَ اديِّ: وإِنَّ اللهَّ اللهَّ بِنَ وَكِيلٌ ؛ لِكفايتِ وقِيام هِ بشأْنِ عِب الْهِ الْمَنْ الْنَاسِ قد عُلم أَنه يقُوم بشؤونِ أَصْحَابهِ ، عِب ادِه ، مِن أَجُ لِ أَنَّ الوكيلَ عَنْدَ النَّاسِ قد عُلم أَنه يقُوم بشؤونِ أَصْحَابهِ ، وتفقُّ دِ أَمُورِهِم ، فكانَ الرَّبُّ وكي لَّا مِن هذه الجهةِ ، لَا على معْنَى ارْتفَاع منزلةِ الموكِّل وانْحِط الطِ أَمْرِ الوكِيلِ (٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا ﴾ قالَ مُجَاهِدٌ: هوَ نِداءٌ: يَا ذُرِّيةَ مَنْ حَمْلْنَا (١٠).

قَالَ ابْنُ الأنباريِّ: مَن قَرَأ: «أَلَّا تَتَخِذُوا» بِالتَّاء، فإنَّه يقُول: بعْد الذُّريةِ مُضمرٌ حُذف اعْتهادًا على دلالَةِ ما سبَقَ (٥٠). فَتلْخِيصُه: يها ذُرِّيَّةَ مَن حَمَلْنا مع نوح لا تَتَّخِذُوا وكيلًا، ويجوزُ أَنْ يُستغنى عن الإضهارِ بقوْلِه: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَبْدَا شَكُولًا ﴾؛ لأنَّه بمعْنَهى: اشْكُرُونِي كَشُكُره.

ومَن قراً: «لَا يَتَخذُوا» بالياء؛ جعَل النِّداءَ متَصِلًا بالخِطَابِ، وهَالذُّرِيةَ» تنتَصِبُ بالنِّداء، ويجُوز نصْبُها بالإِتِّخاذِ على أنَّها مفْعُولٌ ثانٍ. تلْخيص الكلّم: أنْ لا يتَّخِذوا ذُريَّةَ مَن حَلْنا معَ نُوح وكيلًا. قالَ قتادَةُ:

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٨)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٥٣)، وعزاه السيوطي في المدر المنثور (٤/ ١٦٢) إلى ابن جريس وابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٧- ٨).

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٢٥٢)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٢٣٦) إلى ابن أبي حاتم عن مجاهد في قُوْله: ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ قَالَ: هُوَ على النداء يَا ذُرِّيَّة من حملنَا مَعَ نوح.

<sup>(</sup>٥) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٨٦).

النَّاسُ كلُّهم ذرِّيَّةُ مَن أنْجي اللهُ في تلْك السَّفِينةِ(١).

ق الَ العُلهاء: ووجْه ُ الإنْع ام ع لَى الخَلْق به ذَا القوْلِ، أنَّه م كانوا في صُلب مَن نجَا.

قُولُه تعَالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَبْدَا شَكُورًا ﴾ قالَ سَلَمانُ الفارسيُّ: كانَ إِذَا أَكُل؛ قالَ: «الْحَمْدُ اللهِ» (فسَمَّاه اللهُ عبْدًا شكُورًا) (٢)، وإذَا شَرِبَ قَالَ: «الحَمْدُ اللهِ» (الْحَمْدُ اللهِ» (٣). وقالَ غيْرُه: كانَ إذا (١) لبس ثوبًا قالَ: «الحَمْدُ اللهِ».

﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِ يِلَ فِي ٱلْكِئْنِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًا كَنْ الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًا كَنَا أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ كَبِيرًا ﴿ اللَّهِ مَا أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ اللَّهِ مَا أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ اللَّهِ مَا أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ اللَّهُ اللَّهِ مَا أَوْلِي بَالْمِيلُ وَعُدًا مَفْعُولًا ﴿ اللَّهِ مَا أَنْ لَكُمُ ٱلْكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُم بِأَمْوَالِ وَبَيْنِ وَجَعَلْنَكُمْ أَكُمْ لَفِيرًا ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۵۳) من طريق سعيد، عن قتادة ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ والناس كلهم ذرّية من أنجى الله في تلك السفينة، وذُكر لنا أنه ما نجا فيها يومئذ غير نوح وثلاثة بنين له، وامرأته وثلاث نسوة، وهم: سام، وحام، ويافث؛ فأما سام: فأبو العرب؛ وأما حام: فأبو الحبش؛ وأما يافث: فأبو الروم.

<sup>(</sup>٢) هذه الجملة في (س) مؤخرة بعد قوله: لبس ثوبه، قال الحمد لله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٥٤)، والحاكم في مستدركه (٢/ ٣٦٠)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٤٧١)، وابن عساكر في تاريخه (١٧/ ١٦٧)، والمحاملي في أماليه (٦٨)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٦٢) إلى الفريابي، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه.

<sup>(</sup>٤) في (س): إذا كان.

**@** 

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَقَضَيْنَ آ إِلَى بَنِي إِسْرَاءِ يِلَ ﴾ فيهِ قُولَانِ: أَحدهما: أُخْبَرُ نَاهُم، رَواه الضَّحَّاكُ عِنِ ابْنِ عَبَّاس.

والشَّانِ: قضَيْنَا عليْهِم، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (١٠. وبهِ قالَ اللهُ عليهُم، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١٠. وبهِ قالَ [١/٤٦٩] قتَادةُ؛ فعَلَى الأوَّلِ: تكُون «إلى» على أصْلِها، ويكونُ الكتَابُ الذِّكْر الأوَّل. وعلى الثَّاني: تكونُ (٢) «إلى» بمعْنَى: «علَى»، ويكونُ الكِتابُ الذِّكْر الأوَّل.

قُولُـه تعَـالى: ﴿ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يغنِسي: أَرْضَ مِـصْرَ ﴿ مَرَّنَيْنِ ﴾ بالمعَـاصِي ومُخالفةِ التَّـوراةِ.

وفي مَنْ قتلُوه مِنَ الأَنْبِياء فِي الفسَادِ الأَوَّلِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: زكرِيَّاء، قالَه السُّدِّيُّ عنْ أشْياخِه.

والثَّاني: شَعْيَاء، قالَه ابْنُ إسْحاقَ.

فأمَّا المقْسُولُ مِنَ الأَنْبِياءِ فِي الفَسادِ الثَّانِ: فه وَ يَخْيَى بُنُ زَكَرِيَّاء. قالَ مُقاتِلٌ: وكانَ بيْنَ الفسادَيْنِ مائِتَا سنةً وعشَرَ سِنين (٣).

فأمَّ السَّبِ فِي قَتْلِهِ مِ زَكِرِيَّاءَ: فَإِنَّهُ مُ اتَّهَمُ وه بِمَرِيمَ، وقالُ وا: منْ هُ مَلتْ، فهرَبَ منْهُم، فانْفتَحَتْ له شجرةٌ فذَخَل فيها وبقِي مِن رِدائهِ هذَبٌ، فجاءَهُمُ الشَّيطانُ فذَهَم عليْهِ، فقَطُعوا الشَّجرةَ بالمنْشَار وهوَ فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) في (ر): يكون.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢١) وفيه: فكان بين الهلاكين، بدل: كان بين الفسادين.

وأمَّا السَّبِبُ في قَبْلِهِم «شَعْيَاء»: فهُ و أنَّه قامَ فيهم برِسالةٍ مِنَ اللهِ ينْهَاهم عن المعاصِي.

وقيلَ: هو الله في الشَّجرةِ حتَّى قطَعُوه بالمُنشَارِ، (وإنَّ زكرِيَّاءَ)(١) ماتَ حتْفَ أنْفِه.

وأمَّا السَّبِّ فِي قَتْلِهِم يَحْيى بْنَ زكرِيَّاءَ، فَفِيه قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ ملِكَهُم أرَاد نِكاحَ امْرأةٍ لا تحِلُّ له، فنهَاه عنْهَا يخيى.

ثُمَّ فيهَا أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّها ابْنةُ أخيهِ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِ: ابْنتُه، قالَه عبْدُ اللهِ بْنُ الزُّبيرِ.

والثَّالث: أنَّها امْرأةُ أخِيه، وكان ذلِك، لا يصلحُ عنْدَهم، قالَه الحُسينُ بُن عليَّ عليها السَّلام.

والرَّابِع: ابْنةُ امْرأتِه، قالَه السُّدِّي عنْ أشْياخِه.

وذكر أنَّ السَّببَ في ذلِك: أنَّ ملِكَ بنِي إسْرائيلَ هوِيَ بنْتَ امْرأتِه، فسأَل يُخيَى عنْ نكاحِهَا، فنَهَاهُ، فحَنِقتْ أمُّهَا على يُحيّى حينَ نهَاه أنْ يتزوَّجَ ابْنتَهَا، وعمِدَت إلى ابْنتِهَا فزيَّنتُهَا وأرْسلَتْها إلى الملِك حِين جلس على شرَابِه، وأمَرَتُها أنْ تَسْقيَه، وأنْ تَعرضَ له، فإن أرادَها على نفْسِها، أبتْ حتَّى يُؤتى برأس يحْيَى بْنِ زكرِيَّاءَ في طَسْتٍ، ففَعَلَتْ ذلِك، فقال:

<sup>(</sup>١) ما بين الهلالين ساقط من (ر).



ويحَـكِ سَـلِيني غـيْرَ هـذَا، فقالَـتْ: مَـا أُريـد إلَّا هـذا، فأمَرَ، فـأَي برأسِه، والـرَّأسُ يتكَلَّـمُ ويقُـول: لا تحِـلُّ لـكَ، لَا تحِـلُّ لـكَ('').

والقول الشَّاني: أنَّ امْرأةَ الملكِ رأَتْ يَخْيَى عليه السَّلام وكانَ قد أُعْطِي حُسنًا وجمالًا، فأرَادتْه علَى نفْسِه، فأبَى، فقالتْ لِإبْنتِهَا: سَلِي أَباكِ رَأْسَ يَخْيَى، فأعْطَاها مَا سأَلتْ، قالَه الرَّبيعُ بْنُ أنس.

قىالَ العُلىاء بالسِّير: ما زَال دمُ يخيَى يغْلِي حتَّى قُتل عليه مِن بني إسرائيلَ سبعُون ألفًا، فسَكنَ، وقيل: لم يسْكنْ حتَّى جاءَ قاتِلُه، فقال: أنا قتَلْتُه، فقُتِل، فسَكنَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَنَعُلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾ أي: لَتَعْظُمُنَّ عن الطَّاعة وَلَتَبْغُنَّ.

[قُولُه تَعَالَى](٢): ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُأُولَنَهُمَا ﴾؛ أي: عُقوبةُ أُولَى المرَّتَين ﴿ بَعَثْنَا ﴾؛ أي: أرْسَلْنَا ﴿ عَلَيْكُمْ عِبَادَا لَنَا ﴾ وفيهم خمسةُ أقْوَالِ:

أحدُها: أنَّهم جالُوتُ وجنودُه، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وقتادَةُ.

والنَّاني: «بُخْتَنَصَّر»، قالَه سعيدُ بْنُ المسيِّبِ، واخْتارَه الفرَّاءُ [٦٩٦/ ب]<sup>(٣)</sup>، والزَّجَّاجُ (٤٠٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۷۲ - ۳۷۳)، وتاريخه (۱/ ٥٨٩)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٢٦/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) من (م).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٧).

والثَّالث: العَمَالِقةُ، وكانُوا كفَّارًا، قالَه الحسَنُ.

والرَّابِع: سَنْحَارِيبُ، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والخامِس: قوْمٌ مِن أَهْل فارسٍ، قالَه مُجاهِدٌ.

وقالَ ابْنُ زِيْدٍ: سلَّط اللهُ عليْهِم سَابُورَ ذَا الأكْتافِ مِن مُلوكِ فارسَ (١).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُولِي بَأْسِ شَدِيدِ ﴾؛ أي: ذوي عددٍ وقوَّةٍ في القِتالِ.

وفي قوْلِه: ﴿ فَجَاسُواْ خِلَالَ ٱلدِّيَارِ ﴾ ثلاثةُ أقْوَالِ:

أحدُها: مشَوا بيْنَ منازلهِم، قالَه ابْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

وق الَ مُجاهِدٌ: يتَجسَّسُونَ أخبارَهُم، ولم يكُن قِسَالٌ (٢). وق الَ الزَّجَاجُ: طَافُوا خِلالَ الدِّيارِ ينْظُرون هل بقِيَ أَحَدٌ لم يقْتُلوه؟ و «الجَوْسُ»: طلَبُ الشيْءِ باسْتقصَاءِ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في تفسيره (۱۷/ ۳۵۷) من طريق يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قتل زكريا ويحيى قال: قال ابن زيد: كان إفسادهم الذي يفسدون في الأرض مرتين: قتل زكريا ويحيى بن زكريا، سلط الله عليهم سابور ذا الأكتاف ملكًا من ملوك فارس، من قتل زكريا، وسلّط عليهم بختنصر من قتل يحيى.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٨)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٦٨) من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمُ عِبَادًا لَنَا أُوْلِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ جند جاءهم من فارس يتجسسون أخبارهم، ثم ذكر نحوه. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٦٥) إلى ابن جرير وابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٧).

والثَّاني: قتَلُوهم بيْنَ بُيوتِهم، قالَه الفرَّاءُ(١)، وأَبُو عُبيدة (٢).

والثَّالَث: عاثُوا وأفْسَدُوا، يُقال: جَاسُوا وحَاسُوا، فهُم يَجوسُونَ ويَحوسُونَ ويَحوسُونَ ويَحوسُونَ ويَحوسُونَ إذا فعَلُوا ذلِك، قالَه ابْنُ قُتيبةً (٣).

فَأُمَّا الخِلالُ: فهيَ جَمْعُ خلَل: وهوَ الإنْفراجُ بيْنَ الشَّيْئَيْنِ.

وقرأ أبو رَزينٍ، والحسَنُ، وابْنُ جُبيرٍ، وأبو المتوكِّل: «خَلَلَ الدِّيارِ» بفتْحِ الخاءِ واللَّامِ من غيْر ألِفٍ<sup>(۱)</sup>. ﴿ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولًا ﴾؛ أي: لا بدَّ مِن كوْنِه.

[قوْلُه تعَالى](٥): ﴿ ثُمَّرَدَدْنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ ﴾؛ أي: أظفرْناكُم بهِم. والكَرَّةُ، معناهَا: الرَّجعةُ والدُّولةُ، وذلِك حين قتَلَ داودُ جالوتَ وعادَ ملكُهم إليْهِم.

وحكى الفرَّاءُ: أنَّ رجُلًا دعَا على «بُخْتَنَصَّر»، فقتَلَه اللهُ، وعادَ ملكُهُم إليْهِم (١). وقيلَ: غزَوا ملِكَ بابلَ فأَخَذُوا ما كان في يدِه مِنَ المالِ والأسْرَى.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمْ أَكُثَرَنَفِيرًا ﴾؛ أي: أكثرَ عددًا وأنصارًا منهم.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١١٦).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٥١).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٧)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (٢/ ٢٦٥)، وإتحاف فضلاء البشر (ص: ٣٥٥).

<sup>(</sup>٥) من (م).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن (٢/ ١١٦).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: النَّه يرُ والنَّافر واحِدٌ؛ كَمَا يُقَالَ: قَدِيرٌ وقَادِرٌ، وأَصْلُه: مَنْ يَنْفِر معَ الرَّجُلِ مِن عشيرتِه وأَهْلِ بيْتِه (١).

﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا ۚ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ لِيسَنَوُا وَجُوهَ كُمْ وَلِيدَ خُلُوا ٱلْسَجِدَكَ مَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيسُتَبِرُواْ مَاعَلَوْاْ تَشِيرًا ﴿ اللهِ مَا مَنْ وَاللهِ مَا مَا كُواْ أَنْ مَرْمَاكُمْ وَاللهِ مَا عَلَوْاً مَا مَدَانًا وَهَمَانًا جَهَنَّمَ لِلْكَنفِرِينَ حَصِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٧ - ٨].

قُولُه تَعَالَى: ﴿إِنَّ أَحْسَنَتُمْ ﴾؛ أي: وقُلنا لكُم: إنْ أَحْسَنَتُم فأطَعْتُمُ اللهَ ﴿ وَإِنْ أَسَأَتُمْ ﴾ بالفسَادِ اللهَ ﴿ وَإِنْ أَسَأَتُمْ ﴾ بالفسَادِ والمعَاصِي ﴿ فَلَهَا ﴾ وفيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه بمعْنَى: فإليْهَا.

والثَّاني: فعَلَيْهَا.

قراً ابن كثير، ونافع، وأبو عمرو، وحفْصٌ عن عاصم: «لِيَسُوؤوا» بالياء على الجميع والهمز بين الواوين، والإشارة إلى المبعوثين. وقرأ ابن

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٥١)

<sup>(</sup>٢) في (م) زيادة: (الثاني)، وهي مضروب عليها في الأصل، وليست في بقية النسخ.

عامِر، وحمْزةُ، وأبو بكْرِ عن عاصِمٍ: «لِيَسُوءَ» على التَّوحيدِ<sup>(١)</sup>؛ قالَ أبو عليٌّ: فيه وجُهَانِ:

أحدُهما: لِيسُوءَ اللهُ عزَّ وجلَّ.

والثَّاني: لِيسُوءَ البَّعْثُ(٢).

وقرأ الكِسائِيُّ: «لِنَسُوءَ» بالنُّون (٢)، وذلك راجِعٌ إلى اللهِ عزَّ وجلً.

وفيمن بعثَ عليهِم في المرَّة الثَّانية قوْلانِ:

أحدُهما: بُخْتَنَصَّر، قالَه مُجاهِدٌ، وقتادَةُ.

[۱/٤٧٠] وكشِيرٌ مِن السرِّواةِ يأْبَى هنذَا القوْلَ، ويقُولُون: كان بيْن تخْريبِ «بُخْتَنَصَّر» بيْتَ المقْدِس، وبيْنَ موْلد يَخْيى بْنِ زَكْرِيَّاءَ زَمَانٌ طويلٌ. والثَّاني: أَنْطَيَاخُوس الرُّوميُّ، قالَه مُقاتِلٌ (١).

ومعْنى ﴿ لِيسَنَعُواْ وُجُوهَ كُمْ ﴾ أي: ليُدْخِلُوا عليْكُم الحرزنَ بَهَا يَفْعَلُون مِن قَتْلِكُم وسَبْيِكُم؛ وخُصَّتِ المساءاةُ بالوُجوه، والمرَاد: أصحابُ الوجُوه، كَمَا يَبْدُو عليْهَا مِن أثرِ الحُزْنِ والكَآبِةِ.

قُوْلُ عَسَالَى: ﴿ وَلِيَدْخُلُواْ ٱلْمَسْجِدَ ﴾ يغنِي: بيْتَ المقدسِ ﴿ كَمَا دَخَلُوهُ ﴾ في المسرَّةِ الأُولى ﴿ وَلِيُسْتَبِرُواْ ﴾؛ أي: ليدمِّروا ويخرِّبوا.

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيتان، انظر: التيسير (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٨٦- ٨٧).

<sup>(</sup>٣) قراءة سبعية، انظر: السبعة (ص: ٣٧٨)، والتيسير (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢٢).

قَالَ الزَّجَّاجُ: يُقَالَ لِكُلِّ شِيْءٍ ينْكَسِر مِن الزُّجَاجِ والحَدِيدِ والذَّهبِ: تِبْرٌ. ومعْنَى ﴿ مَاعَلَوْا ﴾؛ أي: ليُدَمِّروا في حَالِ عُلوِّهم عليْكُم (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُواَن يَرْمَكُو ﴾ هذا مَمَّان وُعِدُوا به في التَّوراةِ. و عَسَى رَبُّكُواَن يَرْمَكُو ﴾ هذا مَّان وُعِدُوا به في التَّوراةِ. و عَسَى مِن الله واجِبةٌ، فرحَهُمُ اللهُ بغدَ انتقامِه منْهُم، وعَمَّر بلادَهُم، وأعَادَ نِعمَهُم بغدَ سبِعينَ سنةً. ﴿ وَإِنْ عُدَّتُمْ ﴾ إلى معصيتِنَا ﴿ عُدْنَا ﴾ إلى عُقوبَتِكُم.

قَالَ المَفَسِّرون: ثُمَّ إنَّهُم عَادُوا إلى المعصيةِ، فبعَثَ اللهُ عليْهِم مُلُوكًا مِن ملُوكًا مِن ملُوكًا مِن ملُوكِ فَارسَ والرَّومِ. قَالَ قتادَةُ: ثُمَّ كَانَ آخِر ذَلِك أَنْ بعَثَ اللهُ عَلَيْهِم مُحَمَّدًا ﷺ، فهُم فِي عذابٍ إلى يوم القِيامَةِ، يُعْطُون (٣) الجزيةَ عن يدٍ وهم صاغِرونَ (١٠).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَنِهِ بِنَ حَصِيرًا ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: سِجْنًا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والضَّحَّاكُ، وقتادَةُ.

وقال مُجاهِدٌ: يُحْصَرُونَ فيهَا(٥). وقالَ أبو عُبيدةً، وابْنُ قُتيبةً:

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) في (س): ما.

<sup>(</sup>٣) في (ر): فيعطون.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٩٠)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٣٨٩) من طريق معمر، عن قتادة، قال: ﴿ عَنَىٰ رَبُّكُوا أَن يَرْحَكُو أَن يَرْحَلُو اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عليهم عمدا ﷺ، فهم يعطون الجزية عن يدوهم صاغرون.

<sup>(</sup>٥) تفسير مجاهد (ص: ٤٢٩)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٩٠) من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قول الله تعالى: ﴿ حَصِيرًا ﴾ قال: يحصرون فيها. ومن طريق ابن جريج، عن مجاهد ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَفِرِينَ حَصِيرًا ﴾ قال: يُحصرون فيها.

2

محبسًا(۱). وقيالَ الزَّجَّاجُ: «حَصِيرًا»: حَبْسًا، أُخِذ مِن قُولِك: حصرْتُ الرَّجُلَ؛ إذا حبسْتُه، فهوَ محْصُورٌ، وهذَا حصِيرُه؛ أي: محبسُه، والحصِيرُ: المنسُوجُ، سُمِّي حصيرًا؛ لأنَّه مُصرت طاقاتُه بعْضُها معَ بعْضٍ، ويُقال للجَنْب: حَصِيرٌ؛ لأنَّ بعْضَ الأضْلاع محْصُورٌ معَ بعْضٍ (۱).

وقالَ ابْنُ الأنْباريِّ: حصِيرًا: بمعْنَى: حاصِرة، فصرف مِن حاصرةٍ إلى حصِيرٍ، كمَا صُرف همُؤلم الله أليم.

والثَّاني: فِراشًا ومِهادًا، قالَه الحسَنُ.

قالَ أبوعُبيدةَ: ويجُوز أنْ يكونَ للهُم جهنَّمُ (٢) مِهادًا بمنزلَةِ الحصِيرِ، والحَصِيرُ: البسَاطُ الصَّغِيرُ(٤).

﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ

أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿ أَنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِهِمَا ﴿ أَلَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِهِمَا ﴿ أَلَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلْهِمَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِلْمُلْمِلْمُلْعِلْمُلْعِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اَقْوَمُ ﴾.

ق الَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: «الَّتِي» وصْفٌ للجمْعِ، والمعْنَى: يهدِي إلى الْخَصَال الَّتِي هي أقْومُ الخِصالِ.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٧١). وغريب القرآن (ص: ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (١/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) في (م): تكون جهنم لهم. وفي (س): تكون لهم جهنم.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٧١).

﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَنُ بِٱلشَّرِ دُعَآهُ مُ بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَجُولًا اللَّهُ ﴾ [الإسراء: ١١].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَيَدَعُ ٱلْإِنسَنُ بِٱلشَّرِ ﴾ وذلِك أنَّ الإنسانَ يدْعُو في حالِ الضَّجَرِ والغَضَبِ على نفْسِه وأهْلِه بها لا يحبُّ أنْ يُستجابَ له كهَا يدْعُو لنفْسِه بالخَيْرِ. ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ يعجِّلُ بالدُّعاء بالشَّرِّ عنْدَ الغضَبِ لنفْسِه بالخَيْر. ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ يعجِّلُ بالدُّعاء بالشَّرِّ عنْدَ الغضَبِ والضَّجَر عَجلتَه بالدُّعاء بالخيْر.

## وفي المرَادِ بالإِنْسانِ هَاهُنا ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه اسْمُ جنس يُراد بهِ النَّاسُ، قالَهُ الزَّجَّاجُ وغيرُهُ(١).

والثَّانِ: آدَمُ، فاكْتَفَى بذكْرِه مِن ذكْرِ ولَدِه، ذكَرَه ابْنُ الأَنْبَارِيِّ.

والثَّالَث: أنَّه النَّضُرُ بُنُ الحارِثِ حينَ قالَ: ﴿ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ [الأنفال: ٣٢]، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقانل (٢/ ٥٢٤).

وقى الَ سَلْمَانُ الفَارِسِيُّ: أَوَّلُ مَا حَلَقَ اللهُ مِن آدمَ رأسُه، فجعَل ينْظُر إلى جسَدِه كَيْفَ يُخلَقُ، قالَ: فبَقِيتْ رِجلَاهُ، فقالَ: يا رَبِّ! عَجِّل، فذلِك قوْلُه: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَجُولًا ﴾ (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنِ ﴾؛ أي: علَامَتَيْنِ يدُلَّانِ على قُدرة خالقِهِمَا. ﴿ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلنَّلِ ﴾ فيه قولانِ:

أحدُهما: أنَّ آية اللَّيلِ: القمَرُ، ومحوُّها: مَا في بعْضِ القمَرِ مِنَ الإسْودَادِ، وإلى هذَا المعْنَى ذهَب عليٌّ عليه السلام، وابْنُ عبَّاسٍ فِي آخَرِينَ.

والثَّاني: آيةُ اللَّيلِ مُحيتْ بالظُّلمةِ الَّتِي جعلَتْ مُلازمةً للَّيلِ؛ فنُسبَ المحوُ إلى الظُّلمةِ؛ إذْ كانَتْ تمحو الأنوار وتُبطلُها، ذكرَهُ ابْنُ الأنْباريِّ.

ويُروى أنَّ الشَّمسَ والقمرَ كانَا في النُّور والضَّوءِ سَواءً، فأرْسلَ اللهُ جبريلَ فأمرَّ جناحَهُ على وجْه القمَرِ فَطمَسَ عنْهُ الضَّوءَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۳۹٤) من طريق الحكم، عن إبراهيم، أنَّ سلمان الفارسيّ، قال: أوَّل ما خلق الله من آدم رأسه، فجعل ينظر وهو يُخلق، قال: وبقيت رجلاه؛ فلما كان بعد العصر قال: يا ربِّ عَجِّل قبل الليل، فذلك قوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَجُولًا ﴾. وأخرجه ابن عساكر (٧/ ٣٨٤) من طريق محمد بن المثنى به، وابن أبي شيبة (١٦٢ / ١١٠) عن محمد بن جعفر به، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٦٦) إلى ابن جرير مختصرًا.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَجَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَارِ ﴾ يعْنِي: الشَّمسَ ﴿ مُبْصِرَةً ﴾ فيهِ ثلاثةُ أَقُوالِ: أحدُها: مُنِيرة، قالَه قتادَةُ.

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: وإنَّ ما صلُحَ وصْفُ الآيةِ بالإبْصَ ارِ على جِهةِ المجازِ؛ كما يُق ال: لعِبَ الدَّهُ مُ بَهَنِي فُلانٍ.

والثَّاني: أنَّ معنني «مُبْصِرة»(١): مُبصَرًا بهَا، قالَه ابْنُ قُتيبةَ (٢).

والثَّالَث: أنَّ معنى «مُبْصِرة»: «مُبَصِرة»، فجرَى «مُفْعِل» مَجرَى «مُفْعِل» مَجرَى «مُفَعِل» مَجرَى «مُفَعِل» مَجرَى «مُفَعِل»، والمعنسى: أنَّها تُبَصِّرُ النَّاس، أي: تُريهم الأشْدياء، قالَه ابْدنُ الأَنْهاريُ. ومعاني الأَقْوالِ تتَقَاربُ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لِلَهَ تَنَعُواْ فَضَلا مِن دَيِكُمْ ﴾؛ أي: لِتُبصروا كيْفَ تتَصرَّفُون في أعْمالِكم وتطلُبونَ رِزقَكُم بالنَّهار ﴿ وَلِتَعَلَمُواْ عَكَدَالسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ ﴾ بمحو آيةِ اللَّيل، ولوْلَا ذلِك، لم يُعرفِ اللَّيلُ مِنَ النَّهار، ولم يُتبيَّن العددُ. ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ ﴾؛ أي: ممَّا يُحتاج إليه: ﴿ فَصَلْنَهُ تَفْصِيلًا ﴾ بيَّنَاه تبينًا لا يُلتبس معَه بغيْره.

﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَلَيْرِهُ، فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُخْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبُا يَلْقَنهُ مَنشُورًا اللهِ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَلِّيرِهُ، فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُخْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبَا يَلْقَنهُ مَنشُورًا اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٥٢).



قوْلُه تعَالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ﴾ وقراً ابْن أبي عبْلَة: «وكُلُّ» برفْعِ السَّامِ (''). وقراً ابْنُ مسْعُودٍ، وأُبَيُّ، والحسَنُ: ﴿ أَلْزَمْنَهُ طَهَرٍهُ ﴾ بياءٍ ساكنةٍ مِن غير ألِفٍ ('').

## وفي الطَّائِرِ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُ شَفَاوتُه وسعَادتُه، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

ق الَ مُجاهِدٌ: ما مِن مولُود يُولد إلَّا وفِي عُنُق هِ ورَق مُ مكتُوبٌ فيهَا شيقٍيٌ، أو سَعِيدٌ(٣).

والثَّاني: عملُه، قالَه الفرَّاءُ(١)، وعنِ الحسَنِ كالقوْلَيْنِ.

والثَّالث: أنَّه ما يُصِيبه، قالَه خصِيفٌ. وقالَ أبو عُبيدةَ: حظُّه (٥).

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: والمعْنَى فيها أرى -والله أعلم-: أنَّ لكُلِّ امْرِي حظًّا مِنَ الخيْرِ والشَّرِّ قد قضَاهُ اللهُ [عليه](١)، فهو لازمٌ عنقه، والعرَبُ تقُول:

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٣٩٨) من طريق الحسن بن عمرو الفقيمي، عن الحكم، عن مجاهد، في قوله: ﴿ أَلْزَمْنَهُ طُكِيرَهُ فِي عُنُقِهِ ، ﴾ قال: ما من مولود يولد إلا وفي عنقه ورقة مكتوب فيها شقي أو سعيد. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ١٦٧) إلى أبي داود في كتاب القدر وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٦) من (م).

لِكِلِّ ما لزِم الإنسانَ: قد لزِمَ عنقهُ، وهذَا لكَ عليَّ وفي عُنقي حتَّى أخرجَ منْهُ، وإنَّما قِيلَ للحَظِّ مِنَ الخيْرِ والشَّرِّ: «طَائِرٌ»؛ لِقوْلِ العرَبِ: [١/٤٧١] جرَى له الطَّائِر بكذَا مِنَ الشَّرِّ، على جرَى له الطَّائِر بكذَا مِنَ الشَّرِّ، على طريقِ الفأْلِ والطِيَّرةِ، فخاطَبَهُمُ اللهُ بها يستعملُون، وأعْلَمَهم أنَّ ذلِك الأمْرَ الَّذِي يلزمُه أعْنَاقهم (١).

وقالَ الأزْهَرِيُّ: الأصْلُ في هذَا أنَّ اللهَ تعَالَى لَّا خلَقَ آدَمَ، علِمَ المطيعَ مِن ذُرِّيتِهِ، والعَاصِي، فكتَبَ ما علِمَه منْهُم أَجْمَعِينَ، وقضى سعادةَ مَن علِمَه مُطيعًا، وشقاوَةَ مَن علِمَهُ عاصيًا، فصَارَ لِكُلِّ منْهُم ما هوَ صائِرٌ إلى عنْدَ خلْقِه وإنْشائِه، فذلِكَ قوْلُه: ﴿ أَلْزَمْنَهُ طَيْرَهُ، فِي عُنُقِهِ عَلَى اللهِ عَنْدَ خلْقِه وإنْشائِه، فذلِكَ قوْلُه: ﴿ أَلْزَمْنَهُ طَيْرَهُ، فِي عُنُقِهِ عَلَى اللهِ عَنْدَ خلْقِه وإنْشائِه، فذلِكَ قوْلُه: ﴿ أَلْزَمْنَهُ طَيْرَهُ، فِي عُنُقِهِ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْدَ خلْقِه وإنْشائِه، فذلِكَ قوْلُه: ﴿ اللهِ عَنْهُ مَا اللهِ عَنْهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ الل

والرَّابع: أنَّه ما يَتَطَيَّر مِن مثْلِه مِن شيْء عملُه، وذِكْرُ العُنقِ عِبارةٌ عن اللَّزوم لَه، كلُزوم القِلادةِ العُنقَ مِن بيْنِ ما يُلبسُ، هذا قوْلُ الزَّجَّاج (٣).

وق الَ ابْنُ الأنْب ارِيِّ: الأَصْلُ في تَسْمِيتِهِمُ العَمَ لَ طائِرًا، أَنَّه مَ كَانُوا يتَط يَّرُون مِن بعْضِ الأَعْمَ الأَعْمَ الأَعْمَ الأَعْمَ اللهِ (١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَنُحْرِجُ لَهُ ، ﴾ قرأ أبو جعْفر: «ويُخْرَجُ » بياء مضْمُومةٍ وفتْحِ الرَّاء. وقرأ يعقُوبُ، وعبْدُ الوارثِ: باليَاء مفْتُوحة وضَمَّ الرَّاءِ (٥٠).

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (١٤/ ١١).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) الزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) قراءتان عشريتان، انظر: النشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٦)، وإتحاف=



وقرَأ قتادَةُ، وأبو المتوكِّل: «ويُخْرِجُ» بياء مرْفُوعة وكسْرِ الرَّاءِ. وقرَأ أبو الجوْزاءِ، والأعْرَجُ: «وتَخْرُجُ» بتَاء مفْتُوحة ورفْع الرَّاءِ(١).

﴿ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ كِتَبُا ﴾ وقرأ ابْنُ عبَّاسٍ، وعكْرِمةُ، والضَّحَّاكُ: "كِتَابٌ» بالرَّفْعِ. ﴿ يَلْقَاهُ ﴾ بضَمِّ الياءِ وتشدِيدِ القَافِ، وأبو جعْفرِ: "يُلقَّاهُ ﴾ بضَمِّ الياءِ وتشدِيدِ القَافِ، وأمَالَ حُوزةُ، والكِسائِيُّ القَافَ (٢).

ق الَ المَفَسِّرونَ: ه نَهَا كِتابُه الَّذي فيهِ مَا عمِلَ، وكانَ أبو السَّوَّارِ العَدَوِيُّ (٣) إذا قرَأً ه فِيهِ الآيةَ ق الَ: نشرتَانِ وطيَّةٌ، أمَّا مَا حييتَ يا ابْنَ آدَمَ، فصَحِيفتُك منشُورةٌ، فأَمْلِ فيهَا مَا شنْتَ، فإذا مِتَّ؛ طُويتْ، ثُم إذَا بَعثتَ، نُسْرَتْ (٤).

=فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٢٨٢)، والكامل؛ للهذلي (ص: ٥٨٦).

<sup>(</sup>۱) قراءتان شاذتان، انظر: مختصر الشواذ (ص: ۷۹)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ۲۷۸)، والكامل؛ للهذلي (ص: ۵۸۸)، والبحر المحيط (۷/ ۲۲).

<sup>(</sup>٢) سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٨)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) أبو السوار العدوي البصري، قيل: اسمه حسان بن حريث، وقيل بالعكس، روى له البخاري ومسلم والنسائي، ثقة من الثانية. انظر: تهذيب الكهال (٣٣/ ٣٩٢)، والتقريب ترجمة (٨١٥٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الثعلبي بسنده في الكشف والبيان (١٦/ ٣٠٠- ٣٠١) من طريق شعيب بن عمد قال: حدثنا روح عمد قال: حدثنا مكي بن عبدان، قال: حدثنا أحمد بن الأزهر، قال: حدثنا روح بن عبادة؛ قال: حدثنا بسطام بن مسلم، قال: سمعت أبا التّياح يقول: سمعت أبا السوار العدويّ يقرأ هذه الآية، ثم قال: نشرتان وطيّة، أما ما حييت يا ابن آدم فصحيفتك منشورة، فأمل فيها ما شئت، ثم إذا متّ طويت، ثم إذا بعثت نشرت.

قُولُمه تعَمالى: ﴿ أَقُرَأُ كِلَابَكَ ﴾ وقرأ أبو جعْفر: «اقراً» بتخْفِيفِ الهُمزةِ (١٠)، وفيه إضمارٌ، تقْدِيرُه: فيُقال لَه: اقرأ كتَابَك.

قَالَ الحسَنُ: يقْرؤُه أُميَّا كَانَ أَوْ غَيْرَ أُمِّيِّ، ولقَد عدَل عليْكَ مَن جعَلَك حسيبَ نفْسِكَ (٢).

وِفِي مَعْنَى ﴿ حَسِيبًا ﴾ ثلاثةً أَقْوَالٍ:

أحدُها: مُحاسِبًا.

والثَّاني: شاهدًا.

والثَّالث: كافيًا.

والمغننى: أنَّ الإنسانَ يُفَوَّض إليْهِ حِسابُه لِيعلمَ عدْلَ اللهِ بيْنِ العِبادِ، ويسرَى [وجُوبَ] (٣) حُجَّةِ اللهِ عليْهِ، واستحقَاقَه العُقوبة، ويعْلَم أنَّه إنْ دَحَلَ النَّار فبذَنْبه.

قالَ ابْنُ الأَنْبارِيِّ: وإنَّما قالَ: ﴿ حَسِيبًا ﴾، والنَّفْسُ مؤنَّشةٌ؛ لأَنَّه يغنِي بالنَّفْسِ: الشَّخْصَ، أَوْ لأَنَّه لَا علامَةَ للتَّأنِيثِ فِي لفْظِ النَّفْسِ، فشُبِّهتْ بالسَّماء والأَرْضِ، قالَ تعَالى: ﴿ ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِهِ عَالَى المَرْضِ، قالَ تعَالى: ﴿ ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِهِ عَالَى المَرْصَل: ١٨] (١٠)، قالَ الشَّاعِرُ [من المتقارب]:

<sup>(</sup>١) قراءة عشرية، انظر: النشر (٢/ ٣٠٦)، والمبسوط في القراءات العشر (ص: ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) ذكر عنه ذلك السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٣٠٤)، والواحدي في التفسير الوسيط (٢/ ٢٠١)، والتفسير البسيط (١٣/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك عنه أبو حيَّان في البحر المحيط (٧/ ٢٣).

..... وَلَا أَرْضٌ أَبْقَلُ إِبْقَالَمَا(١)

﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَ فَإِنَّـمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۚ وَلَا لَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ الْحَرَىٰ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٥].

قوْلُه تعَالى: ﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ عَهِ ؟ أي: لَه ثُـوَابُ اهْتَدَائِه، وعليْه عِقابُ ضَلالِه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ ﴾؛ أي: نفْسٌ وَازِرةٌ ﴿ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ قالَ ابْسُ ابْدُ وَازِرةٌ ﴿ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ قالَ ابْسُ اللهُ عبّاسٍ: إنَّ الوَلِيدَ بُسنَ المغِيرةِ قالَ: اتَّبِعُونِي وأنَا أَحْمِل أَوْزَارَكُم، فقَال اللهُ تعَالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ (٢).

ق الَ أبو عُبيدةَ: والمعْنَى: والا تَأْثُمْ آثِمَةٌ إثْمَ أُخرَى (٣). ق الَ الزَّجَاجُ: يُق ال: وزَرَ يَ زِرُ، فه و وازِرٌ، وَزْرًا، ووِزْرًا، ووِزْرَةً، ومعْنَاه: أَثِمَ إثْمًا (١).

<sup>(</sup>۱) البيت لعامر بن جُوَين الطَّائي أحد الخُلعاء الفُتَّاك، كها في مجاز القرآن (۲/ ۲۷)، والكتاب لسيبويه (۲/ ٤٦)، والأصول في النحو (۲/ ٤١٣)، والكامل؛ للمبرد (۲/ ٢٠٧)، وإيضاح الشواهد (۱/ ٤٩٩)، ونسب للأعشى في التفسير الوسيط؛ للواحدي (۲/ ٢٩١)، وتفسير الرازي (۳۰/ ۹۹۳) ولعله خطأ، وصدره:

فلا مُزْنَةٌ وَدَقَتْ وَدْقَها \*\*\* ......

<sup>(</sup>۲) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير الوسيط (۳/ ۱۰۰)، والتفسير البسيط (۱۳/ ۲۸۲)، والبغوي في معالم التنزيل (۳/ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣١).

# وفي تأويلِ هذِه الآيةِ وجُهَانِ:

أحدُهما: أنَّ الآثِمَ لا يُؤخذ بذنْبِ غيرِه.

والثَّاني: أَنَّه لا ينْبَغِي أَنْ يعملَ الإنْسانُ بالإثْم؛ لأنَّ غيرَه عَمِلَه، كمَا قَالَ الكُفَّارُ: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا عَالَ آمَة ﴾ [الزخرف: ٢٢].

ومعْنَى ﴿ حَقَىٰ نَعْتَ رَسُولًا ﴾؛ أي: حتَّى نُبيّنَ ما به نعلَ ب، ومَا مِن أَجْلِه ندخلُ الجنَّةَ.

# فَضلٌ ]

ق الَ الق اضِي أبو يعلى: في ه نَا دلِي لُ على أنَّ معرِف آللهِ لا تجِبُ (عق اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

قالَ: وقيل معناه: أنّه لا يعذّب في مَا طريقُه السَّمْعُ إلّا بقِيامِ حُجَّةِ السَّمْع مِن جهَةِ الرَّسولِ، ولهذا قالوا: لو أَسْلَم بعْضُ أَهْلِ الحرْبِ في ذَار الحرْبِ ولم يسمَع بالصَّلاةِ والزَّكاةِ ونحوها، لم يلزمه قضاء شيءٍ منها ؛ لأنّها لم تلزمه إلّا بعْدَ قِيامِ حُجَّةِ السَّمْع، والأَصْلُ فيهِ قصَّة أَهْلِ قُباء لأنّها لم تلزمه إلّا بعْدَ قِيامِ حُجَّةِ السَّمْع، والأَصْلُ فيهِ قصَّة أَهْلِ قُباء حِين اسْتذارُوا إلى الكعبة ولم يستأنفُوا، ولو أَسْلَمَ في دارِ الإسلام ولم يعلَم بفرضِ الصَّلاةِ، فالواجِبُ عليْهِ القضَاء ؛ لأنّه قد رأى النَّاسَ يصلُّون في المساجِدِ بأذانِ وإقامَةٍ، وذلِك دعاء إليْها (٢).

<sup>(</sup>١) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفروع وتصحيح الفروع (١٠/ ٢١٧)، وأحكام القرآن؛ للجصاص (٥/ ١٧).

﴿ وَإِذَآ أَرَدُنَآ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُثَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا نَدْمِيرًا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَجِيرًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٦ – ١٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَآ أَرَدْنَآ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً ﴾ فِي سبَبِ إرَادتِه لِذلك قولانِ:

أحدُهما: ما سبَق لهُم فِي قضَائِه مِنَ الشَّقَاءِ.

والثَّاني: عِنادهُمُ الأنْبياء وتكْذِيبُهُم إيَّاهُم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا ﴾ قرراً الأكثرونَ: «أَمَرْنَا» مُحُفَّفة، على وزْن فَعَلْنا، وفِيهَا ثلاثة أقوال:

أحدُها: أنَّه (١) مِن الأَمْرِ، وفي الحكَامِ إضْهارٌ، تقْدِيرُه: أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا بالطَّاعَةِ، ففَسَقُوا، هـذَا مذْهـبُ سعِيدِ بْنِ جُبيرِ.

ق الَ الزَّجَ اجُ: ومثْلُ ه في السكلَامِ: أمَرْتُ ك فعَصَيْتَنِي، فقَدْ عُلم أنَّ المعصية نُحُالفةُ الأمْرِ(٢).

والشَّاني: كثَّرنَا يُقال: أمَّرْتُ الشَّيءَ وآمَرْتُه، أي: كثَّرتُه، ومنْهُ قوْلُهم: مُهرةٌ مأمُورةٌ؛ أي: كثيرةُ النَّتاجِ، يُقال: أَمِرَ بنُو فُلانٍ يأمرُون أمْرًا؛ إذا كثرُوا، هذا قوْلُ أَبِي عُبيدةَ (٣)، وابْنِ قُتيبةَ (٤).

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٤٣).

والثَّالَث: أنَّ معْنَى أَمرْنَا: أمَّرنا، يُقال: أَمَرت الرَّجُل، بمعْنَى، أمَّرتُه، والمعْنَى: سلَّطنا مُثرُفِيهَا بالإِمَارة، ذكرَه ابْنُ الأنْبَاريِّ.

ورَوى خارجَةُ عن نافِع: «آمَرْنَا» ممْدُودةً؛ مِثْلُ: آمَنَا، وكذلِك رَوى حَمَّاد بْنُ سَلَمَةَ عنِ ابْنِ كَثِيرٍ، وهي قِراءةُ ابْنِ عبَّاسٍ، وأبي الدَّرْداءِ، وأبي رَزِينِ، والحَسَنِ، والضَّحَّاكِ، ويعْقُوبَ(١).

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: وهيَ اللُّغةُ العاليةُ المشهُورةُ، ومعْنَاه: كثَّرنا، أيضًا(٢).

ورَوى ابْنُ مُجَاهِدٍ أَنَّ أَبِا عَمْرٍ و قَرَأَ: «أَمَّرْنَا» مُشدَّدةَ الْمِيمِ، وهي رِوايةُ أَبِ العَالِيةِ، والنَّخَعيِّ والجَحْدَريِّ (٣).

[1/2/1]

قالَ ابْنُ قُتيبة: المعنني: جعَلْنَاهُم أُمرَاءً(١).

وقرَأ أبو المتوكِّل، وأبو الجَوْزاءِ، وابْنُ يعْمُرَ: «أَمِرْنَا» بفتْحِ الهمْزةِ، محسُورةَ الميم مخقَّفةً (٥٠).

<sup>(</sup>۱) قراءة عشرية من قراءة يعقوب، كما في النشر (٢/ ٣٠٦)، وانظر عزوها لروايتي نافع وأن عمرو في السبعة (ص: ٣٧٩).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) قسراءة شاذة، انظر رواية أبي عمرو في السبعة (ص: ٣٧٩)، وعن الباقين في المحتسب (٢/ ١٦)، والكل في البحر المحيط (٧/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٣).

<sup>(</sup>٥) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ١٦).

فأمَّا المَثْرَفُون: فهمُ المَتَنَعِّمُونَ الَّذِين قد أَبْطرَتْهُمُ النِّعمةُ وسِعةُ العيْش. والمفَسِّرُون يقُولون: همُ الجَبَّارُون والمسلَّطُون والملُوكُ(١)، وإنَّما

قُولُه تعَالى: ﴿ فَفَسَقُواْ فِهَا ﴾؛ أي: تَمَرَّدُوا فِي كُفْرِهِم؛ لأنَّ الفِسْقَ في الكُفْر: الخُروجُ إلى أفحشِهِ. وقد شرحْنَا معْنَى الفسْقِ في البقرة [آية: ٢٦/٢٦].

خصَّ المترَفِين بالذِّكر؛ لأنَّهم الرُّؤساء، ومَن عدَاهم تَبَعٌ لهُم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَنَحَى عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ ﴾ قالَ مُقاتِلٌ: وجَب عليْهَا العذابُ (٢). وقد ذكرْنَا معْنَى التَّدمِيرِ فِي الأعْراف [آية: ١٣٧].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ ﴾ وهو (٣) جمْعُ قرْنٍ. وقد ذكرْنَا اخْتِلافَ النَّاسِ فيه في الأنعام [آية: ٦]، وشرحْنَا معْنَى الخبير والبصير في البقرة.

قَالَ مُقَاتِلٌ: وهذِه الآيةُ تَخُويفٌ لَكُفَّارِ (١) مكَّةَ (٥).

﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ, فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ, جَهَنَّمَ يَصْلَنَهَا مَذْمُومًا مَذْمُومًا مَدْحُورًا ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴿ فَهُ الْإِسراء: ١٨ - ١٩].

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢٦).

<sup>(</sup>٣) في (ر): وهي.

<sup>(</sup>٤) في (م): الأهل.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

قوْلُه تعَالى: ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ ﴾ يغنِي: مَن كانَ يُريد بعمَلِهِ الدُّنيا، فعبَر بالنَّغت عنِ الإسم ﴿ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ ﴾ مِن عرَضِ الدُّنيا، وقيلَ: مِن البسطِ والتَّقْتِير ﴿ لِمَن نُرِيدُ ﴾ فيه قوْلانِ:

أحدُهما: لَمِن نُريد هلكَتَهُ، قالَه أبو إِسْحاقَ الفِزَارِيُّ(١).

والثَّاني: لَلِنْ نُريد أن نعجًل له شيئًا، وفي هذَا ذمٌّ لَلِنْ أرَاد بِعمَلِه الدُّنْيا، وبيانٌ أنَّه لا ينَال مع ما يقصدُه منْهَا إلَّا ما قُدِّر لَه، ثُمَّ يذخلُ النَّار فِي الآخِرَةِ.

وقالَ ابْنُ جريرِ: هذِه الآيَةُ لَمِنْ لا يُوقن بالمعَادِ(٢).

وقد ذكرْنَا معْنَى جنَّهم في البقرة [آية: ٢٠٦] ومعْنَى يصْلَاها في سورةِ النِّساء [آية: ١٠]، ومعْنى مذْمُومًا مدْحُورًا في الأعراف [آية: ١٨].

قوْلُه تعَالى: ومن ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَآخِرَةَ ﴾ يعْنِي: الجنَّةَ ﴿ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا ﴾؛ أي: عمِلَ لها العمَلَ الَّذِي يصلُح لها، وإنَّما قالَ: ﴿ وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾؛ لأنَّ الإِيهانَ شرْطٌ في صِحَّةِ الأعْمَالِ، ﴿ فَأُولَكِكَ كَانَسَعْيُهُم مَّشَكُورًا ﴾؛ أي: مقْبُولًا. وشُكْرُ اللهِ عزَّ وجلً لهُم: ثَوابُه إيَّاهُم، وثنَاؤُه عليْهِم.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱۷/ 2۰۹)، وأبو إسحاق الفزاري: هو الإمام إبراهيم بن محمد بن الحارث بن أسهاء بن خارجة بن حصن بن حذيفة بن بدر الكوفي، أحد الأعلام، روى عن عطاء بن السائب، وحميد الطويل، وعنه: الأوزاعي، والشوري، وهما من شيوخه، كان ثقة فاضلًا صاحب سنة وعزو، كثير الحديث فقيهًا، أدب أهل الثغر وعلَّمهم السنة، وكان يأمر وينهى، توفي سنة (۱۸۵هـ). انظر: تاريخ الإسلام (۱۲/ ۵۶).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى (١٧/ ٤٠٩).

﴿ كُلَّا نُمِذُ هَلَوُلآ وَهَلَوُلآ مِنْ عَطَآ وَمِنَ عَطَآ وَمَاكَانَ عَطَآ مُرَبِكَ مَعْظُورًا ۞ ٱنظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلاَّخِرَةُ ٱكْبَرُ دَرَجَنتِ وَٱكْبَرُ تَفْضِيلًا۞ لَا بَعْمَلُ مَعَ ٱللّهِ إِلَنْهَاءَاخَرُ فَنَقْعُدَ مَذْمُومًا تَغَذُولًا ۞ ﴾ [الإسراء: ٢٠ - ٢٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ كُلَّانُمِدُ هَتَوُلآءٍ ﴾ قالَ الزَّجَاج: «كلَّا» منْصُوبٌ بـ «نُمِدُ». و «هـوُلاء»: بـدلٌ مِن «كل»، والمعْنَى: نُمِدُ هـوُلاء وهـوُلاءِ مِن عطَاءِ ربِّكَ (١٠).

قَالَ المَفَسِّرُونَ: كُلَّا نُعطي مِنَ الدُّنْيَا، البِرَّ والفَاجِرَ، والعَطَاءُ هَاهُنا: السِّرِٰ قُ، والمحظُور: المُمْنُوعُ، والمعنَسى: أنَّ السِّرِٰ قَ يعُسمُّ المؤمِنَ والكافِر، والآخِرةُ للمُتَّقِين خاصَةً. ﴿ انْظُرْ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ كَيْفَ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ وفيئ فُضَّلُنابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ وفيئ فُضَّلُوا فيهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: الرِّزْقُ، (منْهُم مُقلٌّ، ومنْهُم مُكثِرٌ.

والثَّاني: الرِّزقُ)(٢) والعمَلُ، فمِنْهُم موفَّقٌ لعمَلٍ صَالِحٍ، ومنْهُم منتُوعٌ (٢) مِنْهُم منتُوعٌ (٢) مِن ذلِك.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لَا تَجَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ الخِطَابُ للنَّبِيِّ ﷺ، والمعْنَى عامٌ لجمِيعِ المكلَّفِينَ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) ما بين الهلالين ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).

والمخندُولُ: الَّذِي لا ناصِرَ لَه، والجِندَلانُ: ترْكُ العوْنِ. قالَ مُقاتِلٌ: نزلَتْ حِينَ دعُوا رسُولَ اللهِ ﷺ إلى ملَّةِ آبائِهِ اللهِ اللهُ الله

﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَآ إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنُنَا إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا أُفِّ وَلَا نَهْرَهُما وَقُل لَهُمَا قَوْلُاكَرِيمًا ۞ وَأَخْفِض لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُما كُمَّا رَبِّيانِي صَغِيرًا ۞ وَبُكُمُ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُمْ إِن تَكُونُواْ صَلِحِينَ فَإِنَّهُ مُكَانَ لِلاَّ وَبِينَ عَفُورًا ۞ ﴾ [الإسراء: ٢٣ - ٢٥].

[۲۷۲]ب]

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾.

قرَأُ(١) ابْنُ أبي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ قالَ: أَمَرَ ربُّكَ(١).

ونقَل عنْهُ الضَّحَّاكُ أَنَّه قَالَ: إنَّها هيَ ووصَّى ربُّك فالْتصَقَتْ إحْدَى الوَاوَيْنِ بالصَّادِ<sup>(۱)</sup>، وكذلك قرَأ أُبَيُّ بْنُ كعْب، وأبو المتوكِّل، وسعِيدُ بْنُ جُبيرِ: ووصَّى (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) في (س)، و(م): روى.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ١٣)، من طريق على بن داود، قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثني معاوية، عن على، عن ابن عبّاس ﴿ وَقَفَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُوا إِلّآ إِيّاهُ ﴾ يقول: أمر. وعزاه السيوطي في الدر المنشور إلى ابن جرير وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤١٤) من طريق هُشيم، عن أبي إسحاق الكوفي، عن الضَّحَّاك بن مزاحم أنه قرأها: (وَوَصَّى رَبُّكَ) وقال: إنَّهم الصقوا الواو بالصاد فصارت قافًا. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ١٧٠- ١٧١) إلى ابن جرير ولأبي عبيد وابن المنذر. وأبو إسحاق الكوفي هو عبد الله بن ميسرة، ضعيفٌ، وهشيم، وإن كان ثقة إلا أنَّه كثير التدليس، وقد عنعن هنا.

<sup>(</sup>٥) قسراءة شماذة، انظر: شمواذ ابسن خالويمه (ص: ٧٩)، وشمواذ القسراءات؛ للكرمماني=

وهذَا علَى خِلافِ مَا انْعَقَدَ عليْهِ الإِجْمَاعُ(١)، فلَا يُلتَفْتُ إليْهِ.

وقراً أبو عِمْرانَ، وعاصِمٌ الجحْدَريُّ، ومُعاذٌ القارئُ: «وقضَاءُ ربِّك» بقافٍ وضَادٍ بالمدِّ والمُمْزِ والرَّفْع وخفْضِ اسْم الربِّ(٢).

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: ه ذَا القضَاءُ ليْس مِن بابِ الحَيْمِ والوجُوبِ، ولكنَّه مِن بابِ الأمْرِ والفرْضِ، وأصْلُ القضَاءِ في اللُّغةِ: قطْعُ السَّيءِ بإحْكام وإتْقانِ، ق الَ الشَّاعر يرثِي عُمرَ [من الطويل]:

قَضَيْتَ أُمُورًا ثُمَّ غَادَرْتَ بَعْدَهَا بَوائِقَ فِي أَكْمَامِهَا لَمْ تُفْتَقِ (٣) أَمُورًا ثُمُ عُكِمًا لِهَا.

قوْلُمه تعَمالى: ﴿ وَبِأَلُوٰ لِدَيْنِ إِحْسَنًا ﴾؛ أي: وأمَرَ بالوَالِديْنِ إِحْسانًا، وهوالبرُّ والإخْرامُ، وقد ذكرْنَا هذا في البقرة [آية: ٨٣].

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَ ﴾ قرأ ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمرو، [وعَاصِمٌ] (١٤)، وابْنُ عامِرِ: «يبْلُغَنَّ» على التَّوْحيد، وقرأ حمرةُ، والكِسَائيُ،

=(ص: ۲۷۹)، والبحر المحيط (٦/ ٢٥).

<sup>(</sup>١) في (ر): ما انعقد الإجماع عليه.

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: شواذ ابن خالويه (ص: ٧٩).

<sup>(</sup>٣) البيت للشاخ في ديوانه (ص: ٤٤٩)، وحياة الحيوان (٢/ ٤٨٨)، وتهذيب اللغة (٣) البيت للشاخ في ديوانه (ص: ٤٤٩)، وحياة الحيوان (١/ ٢٢١)، وطبقات فحول الشعراء (١/ ١٣٣)، وتأويل مشكل القرآن (ص: ٣٤٣)، وزهر الآداب (٢/ ٩٦٨)، والزاهر في معاني كليات الناس (١/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٤) من (س)، و (م).

وخلَفٌ: "يَبْلُغَانِ" علَى التَّثْنِيةِ(١).

قَالَ الفَرَّاءُ: جُعلَت "يَبْلُغَنَّ» فعْلَا لأحدِهِمَا وكرَّت عليْهِما "كِلَاهُما». ومَن قَرَأً: «يَبْلُغَانِ» فإنَّه ثنَّى؛ لأنَّ الوَالِدَيْنِ قَد ذُكِرا قبل هذَا، فصَارَ الفعْلُ على عدَدِهِما، ثُمَّ قَالَ: ﴿ فَمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ على عدَدِهِما، ثُمَّ قَالَ: ﴿ فَمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ على الائتناف (٢٠)؛ كقوْلِه: ﴿ فَمَمُوا وَصَمَّوا ﴾ [المائدة: ٧١]، ثُمَّ اسْتأنف فقال: ﴿ كِيْرٌ مِنْهُمْ ﴾ (٣٠).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا نَقُلُ لَمُكُمَّا أُفِّ ﴾.

قرأ أبو عمرو، وحمرزة، والكِسَائي، وأبو بكر عن عاصم: «أفّ» بالكسر مِن غير تنوين. وقرأ ابن كثير، وابن عامر، ويغقُوب، والمفضّل: «أُفّ» بالفسّع مِن غير تنوين. وقرأ نافِع، وحفْصٌ عن عاصمٍ: «أُفّ» بالكسر والتَّنوين (1).

وقراً أبو الجوزاء، وابْنُ يعْمُرَ: «أُفُّ» بالرَّفْعِ والتَّنْوينِ وتشديدِ الفَاءِ. وقراً مُعاذٌ القَارِئُ، وعاصِمٌ الجحْدَرِيُّ، وحُميدُ بْنُ قَيْسٍ: «أَفَّا»؛ مثلُ: «تعسَا»(٥٠).

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٩)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) في (م): الاستئناف.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) قراءات سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٧٩)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٣٩)، وتفسير البغوي (٢/ ٦٧٦)، والنشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٦- ٣٠٠).

<sup>(</sup>٥) قراءتان شاذتان، انظر: المحتسب (٢/ ١٨)، ومختصر الشواذ (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٩).



وقرَأ أبو عِمْرانَ الجُونيُّ، وأبو السِّهَالِ العَدويُّ: «أُفُّ» بالرَّفْعِ مِن غيْرِ تنْوِينٍ مع تشديدِ الفاءِ، وهِيَ رِوايةُ الأصْمعيِّ عن أبي عمْرٍو. وقرَأ عِكرمَةُ، وأبو الجَوزاء: «أُفْ» بإسْكانِ الفَاءِ وتَخْفِيفِها(۱).

وق الَ الأخفشُ: وهذا لأنَّ بعْضَ العرَبِ يقُول: أُفْ لكَ، علَى الحِكايةِ، والرَّفْعُ قبيعٌ؛ لأنَّه لم يجِئ بعْدَهُ لامٌ (٢).

وقراً أبو العالية، وأبو حُصينِ الأسدِيُّ: «أُفِّ» بتشدِيدِ الفاءِ وبياءِ [ممالة] (٣). ورَوى ابْنُ الأنباريِّ أنَّ بعْضَهُم قراً ها: «إِفِّ» بكسرِ الهمزةِ (١٠).

وقالَ الزَّجَّاجُ: فيهَا سبْعُ لُغاتِ: الكسْرُ بِلا تنْوِينٍ، وبِتَنْوينٍ، والضَّمُّ بِلا تنْوِينٍ، والضَّمُّ بِلا تنْوينٍ، واللَّغةُ السَّابِعَةُ لا تَجُوز بلا تنْوينٍ، وبِتنْوِينٍ، والفتْحُ بِلا تنْوينٍ، وبِتنْوينِ، واللُّغةُ السَّابِعَةُ لا تَجُوز في القِراءة: «أُفِّي» بالياءِ، هكذَا قالَ الزَّجَاجُ(٥).

وقالَ ابْنُ الأنْباريِّ: في «أفَّ» عشْرةُ أوْجهِ: «أُفَّ لَكَ»، بفتْحِ الفاءِ، وسأُفَّ»، وسأُفَّ»، وسأُفَّ الكَه بالنَّصبِ والتنوينِ على مذْهبِ الدُّعاءِ؛ كما تقُول: ويلا للكافرين، وسأُفُّ لَكَ» بالرَّفعِ والتَّنوين، وهوَ رفْعٌ باللَّم؛ كما تقُول: ويلا للكافرين، وسأُفُّ لَكَ» بالرَّفعِ والتَّنوين، وهو رفْعٌ باللَّم؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ وَنُلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ [المطففين: ١]، وسأفه لكَ» بالخفْض والتَّنوين؛ تشبيهًا بالأصواتِ؛ كقوْلِك: صه ومه، وسأُفهًا لَكَ»، على مذْهَبِ الدُّعَاءِ

<sup>(</sup>١) قراءات شاذة، انظر المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٣) من (س).

<sup>(</sup>٤) قراءتان شاذتان، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٤).

أَيْضًا، و «أُفِي لَكَ» على الإضافَةِ إلى النَّفْسِ، و «أُفْ لَكَ» بسُكونِ الفاءِ؟ تشْبِيهًا بِالأَدُواتِ؛ مثْلُ: كَمْ، وهَلْ، وبَلْ، و «إِفْ لَكَ» بكسر الألِفِ(١٠).

قال الشَّيخ (٢): وقرأتُ على شيْخِنَا أبي منْصُورِ اللَّغويِّ: قالَ: وتقُولُ: «أُفِ مِنْهُ»، و«أُفَ»، و«أُفِ»، و«أُفِ»، و«أُفِ»، و«أُفِ»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى»، و«أُفَى» بالإلِفِ، ولا تقُل: «أُفِي» بالياءِ فإنَّه خطَأٌ.

فأمَّا معْنَى «أُفِّ» ففِيه خمسةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه وسَخُ الظُّفرِ، قالَه الخَلِيلُ (٣).

والثَّاني: وسَخُ الأُذُنِ، قالَه الأصْمَعِيُّ (١).

والثَّالث: قُلامةُ الظُّفرِ، قالَه ثعْلَبٌ (٥٠).

والرَّابع: أنَّ الأُفَّ: الإحْتِق ارُ والإستصغارُ، مِن الأَفَفِ، والأَفَفُ عنْد العرَبِ: القِلَّةُ، ذكرَه ابْنُ الأنْب اريِّ أَيْضً اللهُ.

<sup>(</sup>١) الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) في (ر): قال، وليست في (س)، و(م).

<sup>(</sup>٣) العين (٨/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك عنه الأصمعي (١٥/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه ابن فارس في مجمل اللغة (ص: ٨٠).

<sup>(</sup>٦) الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ١٨٠)، وانظر: الغريبين في القرآن والحديث (١/ ٨٢).



والخامِسُ: أنَّ الأُفَّ: ما رفعتَ عمِنَ الأرْضِ مِن عُودٍ أَوْ قصبَةٍ، حكاهُ ابْنُ فارسِ اللُّغويُّ(١).

قالَ الشَّيخُ (٢): وقرأْتُ على شيخِنا أبي منْصُورِ اللَّغويِّ (٣) قالَ: معْنى الأُفِّ: النَّتَنُ، والتَّضَجُّرُ، وأصْلُها: نفْخُك الشَّيءَ يسْقُطُ عليْكَ مِن تُرابِ ورمَادٍ، وللمكانِ تُريد إمَاطةَ الأذَى عنْهُ، فقِيلَتْ لِكُلِّ مُستثقَل.

قالَ الشَّيخُ (1): وأمَّا قوْلُهُم: «تُفّ»، فقد جعَلَها قوْمٌ بمعْنَى «أُفِّ»، فرُوي عن أَبِي عُبيدٍ أَنَّه قالَ: أصْلُ الأُفِّ والتُّفِّ: الوسَخُ على الأصابِع إذَا فتَلْتَه (٥).

وحكَى ابْنُ الأنْبارِيِّ فرقًا، فقَال: قالَ اللَّغويُّون: أَصْلُ الأُفِّ في اللَّغة: وسَخُ الأُذنِ، والتُّفُ: وسَخُ الأظفارِ، فاسْتعمَلَتْهُمَا العرَبُ فيها يُكره ويُستقذَرُ ويُضَجرُ منْهُ (١).

وحكَى الزَّجَّاجُ فرْقًا آخَرَ، فقَالَ: قدْ قيلَ: إِنَّ «أُفّ»: وسَخُ الأَظْفارِ، و «التُّفُّ»: الشَّيءُ الحقِيرُ؛ نحْوُ: وسَخُ الأُذُنِ، أو الشَّظيةُ تُؤخذُ مِن الأرْضِ، ومعْنَى «أُفّ»: النَّتْنُ (٧).

<sup>(</sup>١) مجمل اللغة (ص: ٨٠).

<sup>(</sup>٢) في (ر): قال، وليست في (س)، و(م).

<sup>(</sup>٣) ليست في (م).

<sup>(</sup>٤) في (س): قلت، وفي (م): قال المصنف.

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه الثعلبي (١٦/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٦) الزاهر في معاني كليات الناس (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٤).

ومعْنَى الآية: لا تقُلْ للمُها كلامًا تتبرَّمُ فيه بههَا؛ إذا كَبِرَا وأسنَّا، فينْبَغِي أَنْ تتولَّى مِن خدمَتِهِ إَنْ مِثلَ الَّذي تولَّيَا مِنَ القِيامِ بشأنِكَ وخدمَتِكَ، ﴿ وَلَا لَنُهُرُّهُمَا ﴾؛ أي: لا تُكلِّمهُ مَا ضجرًا صائِحًا فِي وجُوهِهِمَا.

وقىالَ عطَاءُ بْـنُ أبي ربَـاحٍ: لا تنْفُـضْ يـدَك علَيْهِـما(١). يُقـال: نَهَرْتُـه أنْهـرُه نَهْرًا، وانْتَهرْتُـه انْتِهـارًا، بمعنى واحد.

وقالَ ابْنُ فارسٍ: نهرْتُ الرَّجُلَ وانْتَهرْتُه؛ مثْلُ: زَجَرْتُه (٢٠).

قَالَ المَفَسِّرونَ: وإنَّمَا نهَى عن أَذَاهُما في الكِبر، وإنْ كانَ منْهِيًّا عنْه على كُلِّ حالَةٍ (")؛ لأنَّ حالمةَ الكِبرِ يظْهَرُ فيهَا منْهُما مَا يُضجِرُ ويُوذِي، وتكثُرُ خِدمَتُهُمَا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقُل لَّهُ مَا قَوْلُا كَرِيمًا ﴾؛ أي: ليّنَا لطيفًا أَحْسنَ مَا تَجِدُ. وقالَ سعِيدُ بْنُ المسيِّب: قوْلُ العبْدِ المذْنِب للسَّيِّد الفظِّ (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۱۷) من طريق محمد بن عبيد، قال: ثنا واصل الرَّقاشيّ، عن عطاء بن أبي رَباح، في قوله: ﴿ فَلَا نَقُلُ لَمُّكُماۤ أُفِّ وَلَا نَتُهُرُهُما ﴾ قال: لا تنفض يدك على والديك. يقال منه: نَهَرَه يَنهره تَهْرًا، وانتهره ينتهره انتهارًا. وعزاه السيوطي في الدر (٤/ ١٧١) إلى ابن جريس وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) مجمل اللغة (ص: ٨٤٥).

<sup>(</sup>٣) في (ر): حال.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤١٨) من طريق حَرْملة بن عمران، عن أبي الهَدَّاج التَّجِيبي، قال: قلت لسعيد بن المسيب: كل ما ذكر الله عزّ وجلّ في القرآن من برّ الوالدين، فقد عرفته، إلا قوله: ﴿ وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كَيْرِيماً ﴾ ما هذا القول الكريم؟ فقال ابن المسيب: قول العبد المذنب للسيد الفظّ. وعزاه السيوطي (٤/ ١٧١) إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم.

قوْلُ عَسَالى: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾؛ أي: ألِ نَ الْمُسَا وَخَفْ ضُ الْجَنَاح قد شرحْنَاه فِي الْجَنَاح قد شرحْنَاه فِي الْجَبَاكَ مُتذَلِّ لَا الْمُسَامِ مِن رحْمَتِكَ إِيَّاهُما. وخفْ ضُ الجنَاح قد شرحْنَاه فِي الْجَجَرِ [آيدة: ٨٨].

وقالَ عطَاءٌ: جناحُكَ: يدَاكَ، فلا ترْفَعْهُما علَى وَالِديْكَ(١).

والجمُهورُ يضُمُّونَ الذَّالَ مِن «الذُّلِّ». وقراً أبو رَزينٍ، والحسنُ، وسَعِيدُ بُن جُبيرٍ، وقتادَةُ، وعاصِمٌ الجحدرِيُّ، وابْنُ أبي عُبلَةَ: بكسر الذَّالِ(٢).

قَالَ الفَرَّاءُ: النَّالُ: أَنْ تَتَذَلَّلَ هُمَا، مِنَ النَّلِ، والنَّلُ: أَنْ تَتَذَلَّلَ ولسْتَ بذَلِيلٍ في الخِلْقةِ (٣)، والنَّلُ والذَّلَّ: مصْدرُ الذَّليلِ، والنَّلُ، بالكشرِ: مصْدرُ الذَّليلِ، والنَّلُ، بالكشرِ: مصْدرُ الذَّلُولِ؛ مشْلُ الدَّابَّةِ والأرْضِ (١).

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: مَن قرأ «الذِّل» بكسْرِ الذَّالِ، جعَلَه بمعْنى الذُّلِ، بنسم الذُّلُ، مِنَ الرَّجُل النُّخةِ أَنَّ الذُّلُ؛ مِنَ الرَّجُل النُّغةِ أَنَّ الذُّلُ مِنَ الرَّجُل النَّلِيل، والذِّل مِنَ الدَّابَةِ الذَّلُولِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمْهُ مَا كَمَا رَبِّيَا فِي صَغِيرًا ﴾؛ أي: مشْلَ رحْمَتِهِمَا إيَّاي في صِغَرِي حتَّى رَبَّيَانِي، وقد ذَهَب قوْمٌ إلى أنَّ هذا الدُّعاءَ المطلَقَ نُسِخَ منه الدُّعاءُ لأهْلِ السَّرْكِ بقوْلِه تعَالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ مَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ١٨)، والكامل (ص: ٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) في (م): الخدمة.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٢٢).

لِلْمُشْرِكِينَ ﴾، وهذا المعننى منقُولٌ عن ابْنِ عبَّاسٍ، والحسن، وعِكْرمَة، ومُقاتِل().

ولَا أَرَى هـذا نسْخًا عنْدَ الفُقهاء؛ لأنَّه عـامٌّ دخلَهُ التَّخْصِيصُ، وقد ذكر قرِيبًا ممَّا قلْتُه ابْنُ جرير (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ زَبُكُرَ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُمْ ﴾؛ أي: بِمَا تُضْمِرُون مِنَ البِرِّ والعُقوقِ، فمَنْ بدرَتْ منْهُ بادِرةٌ وهو لا يُضْمِر العُقوقَ؛ غفر له ذلك، وهو قوْلُه تعَالى: ﴿ إِن تَكُونُواْ صَلِحِينَ ﴾؛ أي: طائِعِينَ اللهِ، وقيل: بارِّينَ، وقيل: بارِّينَ، وقيل: بارِّينَ، وقيل: بارِّينَ، وقيل: بارِّينَ، وقيل: بارَّينَ، وقيل: وقيل: وقيل: بارَّينَ، وقيل: وق

أحدُها: أنَّه المُسْلِمُ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والنَّاني: أنَّه التَّوَّابُ، رَواه أبو صالِح عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ، وسعِيدُ بْنُ جُبير، و الضَّحَاكُ، وأَبو عُبيدةً (٣).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: هوَ التَّائبُ مرَّةً بعْدَ مرَّةٍ (1). وقالَ الزَّجَّاجُ: هوَ التَّوَّابُ المَّلِعُ عن جَمِيع ما نهَاهُ اللهُ عنْهُ، يُقال: قدْ آبَ يؤُوبُ أَوْبًا؛ إذَا رجَعَ (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى (۱۷/ ۲۰).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٣).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٥).

والثَّالث: أنَّه المُسَبِّحُ، رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(١).

والرَّابع: أنَّه المطِيعُ للهِ تعَالى، رَواه عليُّ بْنُ أَبِي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

والخامِس: أنَّ اللَّهِ مَنْه، قالَه في الخلاء، فيستغفِرُ اللهَ منْه، قالَه عُبيدُ بْنُ عُمَيْر.

والسَّادس: أنَّه المقبِلُ إلى الله تعَالى بقلْبِه وعمَلِه، قالَه الحسَنُ.

والسَّابع: المصلِّي، قالَه قتادَةً.

والثَّامن: هوَ الَّذِي يُصلِّي بيْنَ المغْربِ والعِشاءِ، قالَه ابْنُ المنْكَدِرِ.

والتَّاسع: الَّذِي يُصلِّي صلاةَ الضُّحَى، قالَه عوْنٌ العُقيليُّ.

والعَاشِر: أنَّه الَّذي يُذْنِب سِرًّا ويتُوبُ سِرًّا، قالَه السُّدِّيُّ.

﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا نُبُذِرْ بَنْذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّدِينَ كَانُوٓ أَ إِخْوَانَ ٱلشَّيَطِينِ ۚ وَكَانَ ٱلشَّيْطِكُ لِرَبِهِ ، كَفُورًا ﴿ وَلَا نُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَآءَ رَحْمَةٍ مِّن رَّبِكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُ مُ قَوْلًا مَّيْسُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٢١ – ٢٨].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْفُرْبَىٰ حَقَّهُ ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه قرَابةُ الرَّجُلِ مِن قِبَلِ أبيهِ وأُمِّهِ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، والحَسَنُ؛ فعلَى هذا فِي حقِّهِم ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٢٢) من طريق عطاء، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس ﴿ فَإِنَّهُۥ كَانَ لِلأَوّْبِينَ عَفُورًا ﴾ قال: المسبحين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٧/ ٤٢٢) من طريق أبي صالح، قال: ثني معاوية، عن علّي، عن البن عباس، قوله: ﴿ فَإِنَّهُ مُكَانَ لِلْأَوْرِينَ غَفُولًا ﴾ يقول: للمطيعين المحسنين.

أحدُها: أنَّ المرَادبهِ: برُّهُم وصِلتُهُم.

والنَّاني: النَّفقَةُ الوَاجِبةُ لهُم وقْتَ الحاجَةِ.

والثَّالث: الوصِيَّةُ لهُم عنْدَ الوفَاةِ.

والثَّاني: أَنَّهُم قَرابةُ الرَّسُولِ، قالَه عليُّ بْنُ الحُسينِ عليها السلام، والشَّدِّيُّ. فعَلَى هذَا، يكونُ حقّهُم: إعْطاؤُهم مِن الخُمس، ويكونُ [٤٧٤]] الخِطَابُ للْولَاةِ.

# قُولُه تَعَالى: ﴿ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾.

ق الَ الق اضِي أبو يعْ لَى: يَجُوز أن يكونَ المرَادُ: الصَّدقَ اتِ الواجِبةَ، يعْنِي: الزَّكاةَ، ويجُوزُ أن يكونَ الحَقّ الَّذي يلْزمُه إعْط اؤُه عنْد الضَّر ورةِ إليْهِ.

وقيلَ: حتُّ المُسْكِين: مِنَ الصَّدقَةِ، وابْنُ السَّبيلِ: مِنَ الضِّيَافةِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَا نُبُذِّرْ بَبْذِيرًا ﴾ فِي التَّبْذيرِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه إنْفاقُ المالِ في غير حقٌّ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسِ.

وق الَ مُجاهِدٌ: لو أَنْفَقَ الرَّجُلُ مالَه كلَّه في حقِّ، ما كانَ مُبذِّرًا، ولو أَنْفَق مُدَّا في غيْرِ حقَّ، كان مُبذِّرًا(١٠).

قَالَ الزَّجَّاجُ: التَّبْذِيرُ: النَّفَقَةُ في غير طاعَةِ اللهِ، وكانَتِ الجاهليَّةُ تنْحَرُ الإِبلَ وتُبذِّرُ الأمْوالَ تطلُب بذلِك الفخْرَ والسُّمعةَ، فأمَرَ اللهُ عزَّ وجلَّ بالنَّفَقةِ فِي وجْهِهَا فيمَا يقربُ منْهُ (٢).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٢٩) بلا إسناد، والثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٥).



والثَّاني: أنَّه الإسْرافُ المتْلِفُ للمَالِ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (١).

وقالَ أبو عُبيدةَ: المبذِّرُ: هوَ المسْرِفُ المفْسِدُ العائِثُ(٢).

قوْلُه تعَالى ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَدِّرِينَ كَانُوٓ أَ إِخُونَ ٱلشَّيَطِينِ ﴾؛ لأنَّهم يُوافِقُونَهُم فيما يدْعُونَهُم إليْهِ، ويُشاكِلُونَهُم في معْصِيةِ اللهِ، ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِهِ ، كَفُورًا ﴾؛ أي: جاحِدًا لِنعَمِهِ. وهذَا يتضمَّنُ أنَّ المسْرِفَ كَفُورٌ للنَّعَمِ.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنَّهُم ﴾ في المشَارِ إليهِم أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ الَّذِينَ تقدَّمَ ذكْرُهُم مِنَ الأَقَارِبِ والمسَاكِينِ وأَبْنَاءِ السَّبِيل، قالَهُ الأَكْثَرُون.

فعَلى هذَا في عِلَّةِ هذَا الإِعْراضِ قوْلَانِ:

أحدُهما: الإعْسَارُ، قالَه الجمْهُورُ.

والثَّاني: خوْفُ إنْفاقِهِم ذلِك في معْصِيةِ اللهِ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

وعلَى هذَا في الرَّحَةِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: الرِّزقُ، قالَه الأكْثرُونَ.

والثَّاني: أنَّه الصَّلاحُ والتَّوْبةُ، هذَا علَى قوْلِ ابْن زيْدٍ.

والثَّاني: أنَّه مُ المشْرِكُونَ، فالمعْنَى: فإمَّا تُعْرِضَنَّ عنْهُم لِتكْذِيبِهِم، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرِ.

<sup>(</sup>١) النكت والعبون (٣/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٧٤).

## فتَحْتَمِلُ إِذًا الرَّحَمُّ وجْهَيْنِ:

أحدُهما: انْتِظارُ النَّصْرِ عليْهِم.

والثَّاني: الهِدايةُ لهُم.

والنَّالَت: أَنَّهُم نَاسٌ مِن مُزينة جَاؤُوا يستخْمِلُونَ رسُولَ اللهِ ، فَقَالَ: لا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُم عليه، فبَكُوا، فنزَلَتْ هذِه الآية، قالَه عطاءٌ الخُراسَانيُّ.

والرَّابع: أنَّها نزَلَتْ في خَبَّابٍ، وبلَالٍ، وعهَّادٍ، ومهجعِ (۱)، ونحُوهِم مِنَ الفُقراءِ، كانُوا يسْأَلُون رسُولَ اللهِ شَلِّ في لا يجِدُ مَا يُعطِيهم، فيُعْرِضُ عنْهُم ويسْكُت، قالَه مُقاتِلٌ (۲).

فعَلى هذا القوْلِ والَّذِي قَبْلَه تكونُ الرَّحْمَةُ بمعْنَى الرِّزقِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَقُل لَهُمْ قَوْلًا مَيْسُورًا ﴾ قال أبو عُبيدة: ليِّنًا هيِّنًا، وهوَ مِن اليُسرِ (٣).

وللمُفسِّرينَ فيهِ ثلَاثةُ أَثْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه العِدَةُ الحسَنةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، والحسَنُ، ومُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>۱) مِهجعُ بن صالح، مولى عمر بن الخطاب. ويقال إنّه من أهل اليمن أصابه سبيٌ فَمَنّ عليه عُمَر بُن الخطاب. وكان من المهاجرين الأولين. وقتل يوم بدر بين الصفين. لا عقب له. انظر: الطبقات الكبرى (٣/ ٢٩٩)، والاستيعاب (٤/ ١٤٨٦) ترجمة (٢٥٧٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٧٥).



والشَّاني: أَنَّه القوْلُ الجمِيلُ؛ مثلُ أَنْ يقُولَ: رَزَقَنَا اللهُ وإِيَّاكَ، قالَه ابْنُ زِيْدٍ؛ وهذَا على مَا تقدَّمَ مِن قوْلِه.

[٤٧٤/ب] والثَّالث: أَنَّه المدَارَاةُ للمُ باللِّسانِ، على قوْلِ مَنْ قالَ: هُمُ المشْرِكُونَ، قالَه أبو سُليمانُ الدِّمشقيِّ؛ وعلى هذَا القوْلِ، تَخْتَمِلُ الآيةُ النَّسْخَ.

﴿ وَلَا تَخْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقْعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴿ وَلَا تَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ بِعِبَادِهِ. خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ وَلَا لَقَنْلُواۤ الْوَلَدَّكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقٍ خَعْنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيّاكُو ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْتَا كَبِيرًا ﴿ ﴾ لَقَنْلُواۤ الوَلَدَّكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقٍ خَعْنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيّاكُو ۚ إِنَ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْتَا كَبِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٢٩ - ٣١].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾.

سبَبُ نُزولِهِ ا: أَنَّ غُلامًا جاءَ إلى رسُولِ اللهِ عَلَى افَالَ: إِنَّ أُمِّي تَسْأَلُكَ كَذَا وكذَا، قالَ: اكْسُنِي قمِيصَك، كذَا وكذَا، قالَ: اكْسُنِي قمِيصَك، قالَ: فخُلعَ قمِيصَهُ فذَفَعَه إليْهِ، وجلسَ في البيْتِ حاسِرًا، فنزَلتْ هذِه الآية، قالَه ابْنُ مسْعُودِ (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٩٤) (٥٧٥) من طريق سليان بن سفيان الجهني قال: حدثنا قيس بن الربيع عن أبي إسحاق عن أبي الأحوص، عن عبدالله قال: جاء غلام إلى رسول الله - ﷺ - فقال: إن أمي تسألك كذا وكذا، فقال: "مَا عَنْدُنَا الْبَوْمَ شَيْءٌ"، قال: فتقول لك اكسني قميصك، قال: فخلع قميصه فدفعه إليه وجلس في البيت حاسرا، فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ بَعْعَلْ يَدَكَ مَفْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾... الآية. وإسناده ضعيف بسبب سليان الجهني. انظر: ميزان الاعتدال (٢/ ٢٠٩) ترجمة رقم: (٣٤٧)، وبسبب قيس بن الربيع، انظر: تقريب التهذيب (٢/ ١٢٨) ترجمة رقم: (٣٤٧)، ومعناه غريب كذلك. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٢٧٦) إلى ابن جرير.

ورَوى جابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ نَحْوَ هَذَا، فَزَادَ فِيهِ، فَأَذَّنَ بِلالٌ للصَّلاةِ (١١)، وانْتَظَرُوه فلم يَخْرُجْ، فشُغِل قلُوبُ الصَّحابةِ، فدخَلَ عليْهِ بعْضُهُم، فرَأَوْهُ عُرِيانًا، فنزلَتْ هذه الآينةُ (١).

والمعْنَى: لَا تُمْسِكْ يدكَ عن البذل كُلَّ الإمْساكِ حتَّى كأنَّها مقْبُوضةٌ إلى عُنُقِكَ.

<sup>(</sup>۱) هذا من أمارات ضعف هذا الأثر؛ لأنَّ السورة مكية، ولم يكن يؤذن للصلاة بمكة، بل بعداً الأذان بالمدينة كها ذكر الإمام البخاري رحمه الله في "صحيحه"، كتاب الأذان، بباب بعد الأذان، وقوله عنز وجل: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ اَتَّخَذُوهَا هُزُوا وَلِمِباً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ بِالب بعد الأذان، وقوله عنز وجل: ﴿ إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ قَوَّرٌ لا يَمْقِلُونَ ﴾ [المائدة: ٨٥]، وقوله عنز وجل: ﴿ إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [المحمعة: ٩]، وقال الحافظ ابن حجر: يشير بذلك إلى أن ابتداء الأذان كان بالمدينة؛ لأنَّ ابتداء الجمعة إنها كان بالمدينة، وحديث ابن عمر رضي الله عنها في هذا الباب ظاهر في أن الأذان إنها شرع بعد الهجرة؛ لقوله: كان المسلمون حين قدموا المدينة يجتمعون في أن الأذان إنها شرع بعد الهجرة؛ لقوله: كان المسلمون حين قدموا المدينة (٢٠٤) عند فيتحينون الصلاة، ليس ينادي لها، فتكلموا يومًا في ذلك... الحديث (٢٠٤) عند البخاري، وانظر: فتح الباري لابن حجر (٢/ ٨)، وذكره الإمام مسلم أيضًا في الصحيح، كتاب الصلاة، باب بعد الأذان (٣٧٧).

<sup>(</sup>۲) ذكره الواحدي في أسباب النزول (ص: ۲۸۷) بدون إسناد، قال جابر بن عبد الله: بينا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قاعدًا فيها بين أصحابه أتاه صبي فقال: يا رسول الله إن أمي تشتكُسِيكَ درعًا ولم يكن عند رسول الله - ﷺ - إلا قميصه، فقال للصبي: 'من ساعة إلى ساعة يظهر كذا، فعد إلينا وقتا آخر"، فعاد إلى أمه، فقالت قلل له: أمي تستكسيك القميص الذي عليك، فدخل رسول الله - ﷺ - داره ونزع قميصه وأعطاه، وقعد عريانا، فأذن بلال للصلاة فانتظروه فلم يخرج، فشغل قلوب الصحابة، فدخل عليه بعضهم فرآه عريانًا، فأنزل الله تبارك وتعالى هذه الآية. قال ابن حجر في الكافي الشاف (٩٩): لم أجده.



﴿ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾: في الإعطاءِ والنَّفقةِ ﴿ فَنَفَعُدَ مَلُومًا ﴾ تلومُ نفشكَ ويلُومُك النَّاسُ.

﴿ تَحْسُورًا ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبة: تَحْسِرُكَ الْعطيَّةُ وتَقْطعُكَ كَمَا يَحْسِرُ السَّفرُ البَّعِيرَ فيبْقَى مُنْقطعًا به(١).

ق ال الزَّجَ الجُ المحْسُورُ: الَّذِي قَدْ بلَغَ الغَايةَ في التَّعَبِ والإِعْيَاءِ. فالمغنَى: فتقْعُدُ وقدْ بلغتَ فِي الجِمل على نفْسِك وحالِكَ حتَّى صرْتَ بمنْزِلةِ مَن قد حُسِر (٢).

قَالَ القَاضِي أَبُو يعْلَى: وهذا الخِطَابُ أُريد بهِ غَيْرُ رسُولِ الله ﷺ؛ لأنّه لم يكُنْ يدِّخرُ شيئًا لِغدِ، وكان يجُوع حتَّى يشدَّ الحجرَ على بطنِه، وقد كانَ كثِيرٌ مِن فُضلاء الصَّحابةِ يُنْفِقونَ جَمِيعَ ما يمْلِكُونَ، فلَمْ ينْهَهُمُ اللهُ تعَالى، لِصحَّةِ يقينِهِم، وإنَّما نهَى مَن خِيفَ عليْهِ التَّحسُّرِ على ما خرَج مِن يدِه، فأمَّا مَن وثِقَ بوعْدِ اللهِ تعالى، فهو غيْرُ مُرادِ بالآيةِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ﴾؛ أي: يوسِّعُ علَى مَسن يشَاءُ ويُقْدِرُ ﴾؛ أي: يوسِّعُ علَى مَسن يشَاءُ ويُضيِّق، ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَجْبِرُ أَبَصِيرًا ﴾ حيْثُ أُجْرَى أُرْزَاقَهُم علَى ما علِمَ فيهِ صلَاحَهُم.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٦).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَانَقَنُكُوٓا أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ﴾ قد فسَّرْنَاه في الأنعام [آية: ١٥١]. قُولُه تعَالى: ﴿ كَانَخِطْتَا كَبِيرًا ﴾ قرراً نافِعٌ، وأبو عمْرو، وعاصِمٌ، وحمْزةُ، والكِسائِيُّ: ﴿ خِطْئًا ﴾ مكسُورةُ الخاءِ سَاكِنَةُ الطَّاءِ مهْمُوزةٌ مقْصُورةٌ.

وقرَأ ابْنُ كَثِيرٍ، وعطَاءٌ: «خِطَاءً» مكْسُورةُ الحَاءِ ممْدُودةٌ مهْمُوزةٌ. وقرَأ ابْنُ عامِرٍ: «خَطَأٌ» بنصب الحَاءِ والطَّاءِ وبالهُمْزِ مِن غيْرِ مَدَّ، وقرَأ أبو رَزينِ كذلِكَ، إلَّا أَنَّه مدّ(١).

وقراً الحسنُ: وقت ادَةُ: «خَطْنًا» بفتْحِ الخاءِ وسُكونِ الطَّاءِ مهْموزٌ مقْصورٌ. وقراً الزُّهْريُّ، ومُميدُ بْنُ قَيْسِ (٢): «خِطَّى» بكسرِ الخاءِ وتنوينِ الطَّاءِ مِن غيْرِ همْزِ ولا مَدِّ (٣).

قالَ الفرَّاء: «الخِطْءُ»: الإِثْمُ، وقد يكونُ في معْنَى خَطَأً؛ كمَا قالُوا: وَتُسبُّ وقَدَبُ، والخِطْءُ، والخِطَاءُ، والخِطَاءُ، والخِطَاءُ، والخِطَاءُ، والخَطَاءُ، مدودٌ؛ لُغاتٌ. وقالَ أبو عُبيده: خَطِئتُ وأخطأتُ، لُغتانِ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) قراءات سبعية، وعشرية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ۳۷۹)، والتيسير؛ للداني (ص: ۱۳۹ - ۱٤۰)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (۲/ ۳۰۷).

<sup>(</sup>۲) هـو حميد بـن قيـس، أبـو صفـوان الأعـرج، المكـي، المقـرئ، روى عـن مجاهـد وعكرمـة وطائفـة، وروى عنـه: مالـك، والسـفيانان، تـوفي سـنة (۱۳۰هـ). انظـر: طبقـات القـراء (۱/ ۲۲۰)، وتقريـب التهذيـب (۱/ ۲۰۳)، والخلاصـة (۱/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>٣) قراءتان شاذتان، انظر: المحتسب (٢/ ١٩)، ومعاني القرآن؛ للفراء (٢/ ١٢٣)، وشواذ ابن خالویه (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ٣٧٦).

وقالَ أبوعايِّ: قِراءة ابْنِ كثِيرٍ: «خِطاءً»، يَجُوز أن تكونَ مصدرَ [١/٤٧٥] خَاطَاً وإنْ لم يُسمعُ خَاطَاً، ولكن قد جاءَ مَا يدُلُّ عليْه (١)، أنشدَ أبو عُبيدةَ (٢)[قوله](٣)[من المتقارب]:

تَخَاطَأَتِ النَّبْلُ أَحْشَاءَهُ .....

وق الَ الأَخْفَشُ: خَطِئَ يُخْطَأُ بِمعْنَى: أَذْنَب، وليْس بِمعْنَى: أَخْطَأَ؛ لأَنَّ أَخْطَأَ: فيهَا لم يصنعُهُ عمْدًا(٥)، تقُول فيها أَتَيْتُه عمْدًا: خَطِئْتُ، وفيهَا لم تعمدُهُ(٢): أَخْطَأَتُ (٧).

وقالَ ابْنُ الأنباري: الخِطْءُ: الإثْمُ، يُقال: قد خَطِئ يَخْطَأُ: إذا أَثِمَ، وَقَال: قد خَطِئ يَخْطَأُ: إذا أَثِمَ، وأَخْطَأً يُخطِئُ: إذا فارق الصَّوابَ. وقد شرحْنَا هذا في سُورة (٨) يُوسفَ عند قوْلِه: ﴿ وَإِن كُنَا لَخَنطِئِينَ ﴾ [آية: ٩١].

..... \*\*\* وَوَخَّرَ يَوْمِي فَلَمْ أَعْجَلِ

<sup>(</sup>١) الحجة للقراء السبعة (٥/ ٩٦ – ٩٧).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ٥).

<sup>(</sup>٣) من (ر).

<sup>(</sup>٤) صدر بيت لَأُوْفى بن مَطَر المازني، كما في سمط اللآلي في مجاز القرآن (٢/ ٥)، وشرح أمالي القالي (١/ ٤٦٥)، وشرح أبيات المغني (٧/ ٤١)، وبلا نسبة في الديباج لأبي عبيدة (ص: ٥)، والحجمة للقراء السبعة (٥/ ٩٧)، والزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٤٩٤)، وعجزه:

<sup>(</sup>٥) في (ر): عدًّا.

<sup>(</sup>٦) في (ر): يتعمده.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن (٢/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٨) ليست في (س).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَانَفَرَبُوا ٱلرِّنَ ﴾ وقدراً أبو رَزين، وأبو الجوزاء، والحسَنُ: بالمدِّ(۱).

قَالَ أَبِو عُبِيدةَ: وقد يُمدُّ الزِّنا في كلَامِ أَهْلِ نجْدِ<sup>(۱)</sup>، قَالَ الفرزْدَقُ [من الطويل]:

أَبَ حَاضِرٍ مَنْ يَنْ فِي يُعْرَفْ ذِنَاؤُهُ وَمَنْ يَشْرَبِ الْخُرْطُومَ يُصْبِحْ مُسَكَّرَا (") وَمَنْ يَشْرَبِ الْخُرْطُومَ يُصْبِحْ مُسَكَّرَا (") وقالَ أَيْضًا [من الكامل]:

أَخْضَبْتَ فِعْلَكَ للزِّنَاءِ وَلَمْ يَكُنْ (١) يَوْمَ اللَّقَاءِ لِتَخْضِبَ الْأَبْطَالَا (٥) وقالَ آخَرُ [من الكامل]:

. . . . . . . . . . . . . . . كَلَمَ الرِّنَاءُ فَرِيضَةَ الرَّجْمِ (١)

- (١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٠).
  - (٢) مجاز القرآن (١/ ٣٧٧).
- (٣) البيت لـ ه في مجاز القرآن (١/ ٣٧٧)، والصحاح (٢/ ٦٨٨)، ومقاييس اللغة (٣/ ٢٦)، والمخصص (٥/ ١٥) بلفظ: (أبا خالـد).
  - (٤) في (س)، و(م): تكن.
  - (٥) البيت بلا نسبة في مجاز القرآن (١/ ٣٧٧).
- (٦) البيت للنابغة الجعدي في ديوانه (ص: ٣٥)، وشرح أبيات سيبويه (٢/ ١٥٤)، وسط السلالي (١/ ٣٦٨)، ولسان العرب (٣/ ١٨٧٥) (زني)، وبلا نسبة في معاني القرآن؛=

0

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَانَقَتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ ﴾ قد ذكرْ نَاه في الأنعام [آية: ١٥١]. قولُه تعَالى: ﴿ فَقَدْ جَعَلْنَا ﴾.

قالَ الزَّجَاجُ: الأَجُودُ إِذْ غَامُ الدَّالِ معَ الجِيمِ، والإِظْهَارُ جيِّدٌ بالِغٌ، إلَّا أَنَّ الجِيمَ مِن وسَطِ اللِّسانِ، والدَّالَ مِنْ طرفِ اللِّسانِ، والإِدْغامُ جائِزٌ؛ لأَنَّ حُروفَ وسَطِ اللِّسانِ تقربُ مِن حُروف طرفِ اللِّسانِ. ووليه: الذي بيْنَه وبيْنَه قرَابةٌ تُوجِبُ المطالبة بدَمِه، فإنْ لم يكُن له (١) وليَّ، فالسُّلطانُ ولِيُّه (٢).

#### وللمفَسِّرينَ في السُّلطانِ قو لانِ:

أحدُهما: أنَّه الحُجَّة، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّانِ: أَنَّه الوَالِي، والمعْنَسى: ﴿ فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَسُلْطَنَا ﴾ ينْصُرُه وينْصِفُه في حقِّه، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

(وفي قوْلُه)("): ﴿ فَلَا يُسُرِف فِ ٱلْقَتْلِ ﴾ قرأ ابْنُ كثير، ونافِعٌ، وأبو عمْرِه، وعاصِمٌ: ﴿ فَلَا يُسْرِفُ ﴾ بالياء. وقرأ ابْنُ عامِرٍ، وحمْزَةُ، والكِسائِيُّ: مالتَّاء(٤).

<sup>=</sup> للفراء مجاز القرآن (۱/ ۳۷۸)، تأويل مشكل القرآن (ص: ۱۲٦)، وتفسير الطبري (٣/ ٣١٢)، وصدره:

كَانَتْ فَرِيضَةُ مَا نَقُولُ كَمَا \*\*\* .....

<sup>(</sup>١) ليست في (س).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) في (س): قوله، وفي (م): قوله تعالى.

<sup>(</sup>٤) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٠)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٤٥).

وفي المشار إليه بِالآيةِ (١) قولانِ:

أحدُهما: أنَّه وليُّ المقْتُولِ.

وفي المرَادِ بإسْرَافِهِ خْسَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أَنْ يَقْتُلَ غَيْرَ القاتِلِ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، والحسَنُ.

والثَّاني: أَنْ يَقْتُلَ اثْنَيْنِ بِواحِدٍ، قالَه سعِيدُ بْنُ بْنُ جُبيرٍ.

والتَّالث: أنْ يَقْتُلَ أَشْرَفَ مِنَ الَّذِي قُتِلَ، قَالَه ابْنُ زِيْدٍ.

والرَّابع: أنْ يُمثِّلُ قالَه قتادَةُ.

والخامِس: أَنْ يتولَّى هُو قَتْلَ القاتِل دُونَ السُّلطَانِ، ذَكَرَه الزَّجَّاجُ (٢).

والشَّاني: أنَّ الإِشارةَ إِلى القاتِلِ الأوَّلِ. والمعْنَى: فلا يُسرِفِ القاتِلُ القَّاتِلُ القَّاتِلُ القَّاتِ لَ القَاتِلُ القَتْلِ تَعَدِّيًا وظُلْمًا، قالَ هُ مُجاهِدٌ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾؛ أي: مُعانًا عليْهِ.

وفي هاءِ الكنَايةِ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها ترجِعُ إلى الوليِّ، فالمعْنَى: أنَّه كانَ منْصُورًا بتمْكِينِه مِن القودِ، قالَه قتادَةُ والجمْهُور.

والشَّاني: أنَّها ترجِعُ إلى المُقتُولِ، فالمعْنَى: أنَّه كانَ منْصُورًا بقتْلِ قاتِلِه، قالَه مُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) في (م): في الآية.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٧).



والثَّالَث: أنَّها ترجِعُ إلى السَّم، فالمعْنَعى: أنَّ دمَ المقتُولِ كانَ منْصُورًا؟ أي: مطْلُوبًا بِهِ.

والرَّابع: أنَّها ترجِعُ إلى القتْلِ، ذكرَ القوْلَيْنِ الفرَّاءُ(١).

﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْمِيَدِهِ إِلَّا بِالَّتِيهِ إِلَّا بِالَّتِيهِ إِلَّا بِالْقَامِينَ عَنَى يَبْلُغُ اَشُدَّهُ وَا وَفُواْ بِالْعَهَدِّ إِنَّ الْعَهَدَ كَانَ مَسْفُولًا ﴿ وَلَا نَقْرُ مَالَ الْمُسْتَقِيمُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلًا كَانَ مَسْفُولًا ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ وَلَا لَا إِلَا مِلَا عَنْهُ مَسْفُولًا الْإِسراء: ٣٤ - ٣١].

[٧٥٠/ب] قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِينِيمِ ﴾ قد شرحْنَاهُ في الأنْعام [آية: ١٥٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَوَفُواْ بِٱلْعَهْدِ ﴾ وهو عامٌ فيهَا بيْنَ العبْدِ وبيْنَ ربّه، وفيهَا بيْنَه وبيْنَ النّاس.

قَالَ الزَّجَّاجُ: كُل ما أمرَ اللهُ بهِ ونَهَى عنه فهوَ مِنَ العهْدِ (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةً: أي: مسْؤُولًا عنهُ (٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ ﴾؛ أي: أتمُّوه ولا تبْخَسُوا منْهُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَزِنُوا بِٱلْقِسْطَاسِ ﴾.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٨)، وعبارته في النسخة المطبوعة: والعَهْدُ كل ما عُوهِدَ اللهُ عَلَيْه، وكل ما بينَ العِبَادِ من المواثيق فهي عُهُود.

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن (ص: ١٤٦).

#### فيهِ خُمْسُ لُغاتٍ:

أحدُها: قُسطاسٌ بضم القافِ وسِينَيْنِ، وهذِه قِراءةُ ابْنِ كَثِيرٍ، ونافِعٍ، وأبي عمْرو، وابْنِ عامِر، وأبي بخر عنْ عاصِم هاهُنا، وفي الشُعراء [آية: ١٨٢].

والثَّانية: كذلِك، إلَّا أنَّ القافَ مكْسُورةٌ، وهذِه قِراءةُ حُمْزةَ، والكِسَائِيِّ، وحفْصٍ عنْ عاصِمِ(١). قالَ الفرَّاء: هُمَا لُغتاذِ(٢).

والتَّالثة: قُصْطَاصٌ، بصَادَيْن (٣).

والرَّابعة: قُصْطَاسٌ، بصادٍ قبْلَ الطَّاءِ وسِينِ بعْدَها، وهاتَانِ مرْوِيَّتانِ عنْ حمْنَ وَالرَّابِعة : قُصْطَاسٌ، بصادٍ قبْلَ الطَّاءِ وسِينِ بعْدَها، وهاتَانِ مرْوِيَّتانِ عنْ حمْنَ وَالرَّابِعة : قُصْطَاسٌ، بصادٍ قبْلَ الطَّاءِ وسِينِ بعْدَها، وهاتَانِ مرْوِيَّتانِ

والخامِسة: قُسْطَان، بالنُّونِ.

قَالَ النَّسِيحُ (٥): قرأْتُ على شيخِنَا أبي منْصُورِ اللَّغُويِّ عنِ ابْنِ دُريدِ قالَ: القُسْطَاسُ: الميزَانُ، رُومِيٌّ معرَّبٌ، ويُقال: قُسْطَاسٌ، وقِسْطَاسٌ (١).

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٠)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) لغات القرآن (ص: ٨٠).

<sup>(</sup>٣) رواية (قصطاص) هي رواية عبيد الله بن موسى العبسي، عن حمزة، كما في شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) رواية (قصطاس) هي رواية الأعشى عن شعبة، كما في جامع البيان؛ للداني (٣/ ١٠٢٤)، وزاد أنَّها رواية قنبل، وعزاها مكى في الهداية (٦/ ١٩٩٤) للأعمش عن أبي بكر.

<sup>(</sup>٥) قوله: (قال الشيخ) ليس في (ر)، و(س)، و(م).

<sup>(</sup>٦) المعرب من الكلام الأعجمي (ص: ٢٩٩).

0

قوْلُه تعَالى: ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ ﴾؛ أي: ذلِك الوفَاءُ خيرٌ عنْدَ اللهِ وأَفْرَبُ إليْهِ، ﴿ وَأَحْسَنُ نَأُولِكَ ﴾؛ أي: عَاقِبةً في الجزَاءِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾.

قَالَ الفَرَّاءُ: أَصْلُ «تَقْفُ» مِن القِيَافَةِ؛ وهيَ تَتَبُّعُ الأثَرِ، وفيهِ لُغتانِ: قَفَا يَقْفُو، وقَافَ يَقُوفُ، وأَكْثَرُ القُرَّاءِ يَجْعَلُونَهَا مِن قَفَوْتُ، فيُحرِّكُ الفاءَ إلى الواوِ ويجْزِمُ القافَ؛ كمَا تَقُول: لَا تَدْعُ(١).

وقرَأ مُعاذٌ القَارِئُ: «لَا تَقُفْ»(٢)؛ مِثْلُ: تَقُلْ؛ والعرَب تقُولُ: قُفْتُ أَثَرَه، وقفَوْتُ، ومثلُه: عَاثَ وعَثَى، وقاعَ الجمَلُ النَّاقةَ وقَعَا؛ إذَا رَكِبهَا(٣).

قالَ الزَّجَّاجُ: مَن قراً بإسْكانِ الفاءِ وضَمَّ القافِ؛ مِن قافَ يقُوفُ، فكأنَّه مقْلُوبٌ مِن قَافَ يقُوفُ، فكأنَّه مقْلُوبٌ مِن قفَا يقْفُو، والمعْنَى واحدٌ؛ تقُول: قفوْتُ الشَّيءَ أقْفُوه قفوًا؛ إذا تبعْتُ أثَرَهُ (٤).

وقالَ ابْنُ قُتيبة: «لا تقْفُ»؛ أي: لَا تُتْبِعُه الظُّنُون والحَدْسَ، وهوَ مِنَ القَفَاءِ مأخُوذٌ، كأنَّك تقفُو الأُمُورَ؛ أي: تكونُ في أقفائِهَا وأواخِرِهَا تتعقَّبها. والقائِفُ: الَّذي يغرِف الآثارَ ويتبعُهَا، فكأنَّه مقْلُوبٌ عن القَافِي (٥٠).

<sup>(</sup>١) لغات القرآن (ص: ٨٢)، ومعاني القرآن (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، عزاها الكرماني في شواذ القراءات (ص: ٢٨٠) إلى الكلبي، وانظر: شواذ ابن خالويه (ص: ٨٠)، والبحر المحيط (٧/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: معانى القرآن؛ للفراء.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٥٥).

### وللمُفسِّرينَ فِي المرَادِ بِهِ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدها: لا تَرْمِ أَحَدًا بِمَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١).

والشَّاني: لا تقُلْ رأيْتُ ولم تَرَ ولَا سبِعْتُ ولم تَسْمَعْ، رَواه عُشْهانُ بْنُ عطاء، عن أبيهِ، عن ابْنِ عبَّاس، وبهِ قالَ قتادَةُ (٢).

والثَّالث: لا تُشْرِكْ باللهِ شيئًا، رَواه عطاءٌ أَيْضًا عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والرَّابِع: لا تشْهَدْ بالزُّورِ، قالَه مُحَمَّدُ بْنُ الحَنَفِيَّةِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ كُلُّ أُولَٰكِكَ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: إِنَّمَا قَالَ: ﴿ كُلُّ ﴾ ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ كَانَ ﴾ ؛ لأنَّ كلَّا في لفْظِ الواحِد، وإنَّمَا قَالَ: ﴿ أُولَئِهَكَ ﴾ لغيْرِ النَّاسِ؛ لأنَّ كلَّ جُمْعِ أشَرْتَ إليْهِ مِن النَّاسِ وغيْرِهِم مِنَ المَوَاتِ، تُشير إليْهِ بلفْظ: «أُولِئك» (٣) ، قَالَ جَرِيرٌ [من الكامل]:

ذُمَّ الْمَنَازِلَ بَعْدَ مَنْزِلَةِ اللَّوَى وَالْعَيْشَ بَعْدَ أُولَئِكَ الْأَيَّام (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٤٧) من طريق العوفي عن ابن عبَّاس قوله: ﴿ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ يقول: لا ترم أحدًا بها ليس لك به علم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٤٧) من طريق معمر، عن قتادة ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِعِدِ عِلْمُ ﴾ قال: لا تقل رأيت ولم تر، وسمعت ولم تسمع، وعلمت ولم تعلم.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٤) البيت في ديوانه (ص: ٢٥٦)، وفيه: (الأقوام) بدل: (الأيام)، وورد بهذه الرواية في معاني القرآن؛ للأخفش (٢/ ٦١٢)، ومعاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٠)، و«تفسير الماوردي» (٣/ ٢٤٤)، و«ابسن الجوزي» ٥/ ٣٥، وورد بلا نسبة في تفسير الطبري (١٧/ ٤٤٩)، والثعلبي (١٦/ ٣٣٨)، وتفسير ابسن عطية (٦/ ٢٠٦)، والمفصل في صنعة الإعراب (ص: ١٨٠)، والعقد الفريد (١/ ٣٣٩)، واللّوى: اسم وادٍ من أودية بني سُلَيْم.



[٤٧٦] قَالَ المُفَسِّرُونَ: الإِشَارَةُ إلى الجَوَارِحِ المَذْكُورةِ، يُشَأَلُ العَبْدُ يَوْمَ القِيامةِ فيمَا إذَا استعمَلَها، وفي هذا زجرٌ عنِ النَّظرِ إلى مَا لا يَحِلُّ، والإسْتَمَاعُ إلى مَا يَعْرُم، والعَزْمُ علَى مَا لَا يَجُوزُ.

﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ طُولَا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا تَشْفِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ﴾ وقراً الضَّحَاكُ، وابْنُ يعْمُرَ: «مَرِحًا» (١) بكسر الرَّاء (٢).

قَالَ الأَخْفَشُ: والكَسْرُ أَجَودُ؛ لأنَّ "مَرحًا" اسْمُ الفاعِل (٣).

قَالَ الزَّجَّاجُ: وكِلاهُمَا فِي الجَودَةِ سَواءٌ، غيْرَ أَنَّ المَصْدَرَ أَوْكَدُ فِي الْإِسْتِعَمَالِ؛ (تَقُول: جَاءَ زَيْدٌ رَكْضًا، وجاءَ زَيْدٌ رَاكِضًا، فرَكْضًا أَوْكَدُ وَي الإِسْتِعَمَالِ؛ (تَقُول: جَاءَ زَيْدٌ رَكْضًا، وجاءَ زَيْدٌ رَاكِضًا، فرَكْضًا أَوْكَدُ فِي الإِسْتِعَمَالِ) (١٠)؛ لأنَّه يدلُّ على توْكيدِ الفعْلِ. وتأويلُ الآية: لا تمْشِ فِي الأَرْض خْتَالًا فخُورًا (٥٠). والمرحُ: الأشَرُ والبطَرُ.

وقالَ ابْنُ فارسٍ: المَرَحُ شِدَّةُ الفَرَحِ (1).

<sup>(</sup>١) ليست في (س).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، انظر: شواذ ابن خالويه (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨١).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٤) ما بين الهلالين ساقط من (س).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٦) مجمل اللغة (ص: ٨٢٩).

## قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ ﴾ فيه قولانِ:

أحدُهما: لنْ تقطعَهَا إلى آخرِهَا.

والثَّاني: لن تنفُذَها وتنقُبَهَا.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ بِكَبْرِكَ، ولنْ تَبْلُغَ الجِبالَ طوْلًا بعظمَتِكَ (۱). قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: والمعْنَى: أَنَّهُ (۲) لَا ينبَغِي للعَاجِزِ (٣) أَن يبْذَخَ ويسْتكبِرَ (١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَسَيَّتُهُ ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو: «سَيُّنَة» منَوَّنَا غيْرَ مُضافٍ، علَى معْنَى: كانَ خطِيئة؛ فعَلى هذا يكونُ قوْلُه: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى المنْهِي عِنْهُ مِنَ المذْكُورِ فقط.

وقراً عاصِمٌ، وابْنُ عامِر، وحْمزةُ، والكِسَائيُّ: «سَيِئُهُ» مُضافًا مذكَّرًا مرْفوعًا (٥٠) من تقدَّمَ ذكْرُه (٧٠). مرْفوعًا (٥٠) منا تقدَّمَ ذكْرُه (٧٠). وكان أبو عمْرِو لَا يرَى هذِه القِراءةَ.

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في التفسير الوسيط (٣/ ١٠٨)، والتفسير البسيط (١٣/ ٣٣٥)، وأخرجه الطبري (١٧/ ٤٥٠) من طريق معمر، عن قتادة ﴿ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ﴾ قال: لا تمش في الأرض فخرًا وكبرًا، فإن ذلك لا يبلغ بك الجبال، ولا تخرق الأرض بكبرك وفخرك.

<sup>(</sup>٢) ليست في (م).

<sup>(</sup>٣) في (ر)، والمطبوع من غريب القرآن: للفاجر.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٥).

<sup>(</sup>٥) ليست في (م).

<sup>(</sup>٦) في (م): سائر.

<sup>(</sup>٧) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة (ص: ٣٨٠)، والإتحاف (ص: ٣٥٧).



قالَ الزَّجَاجُ: وهذَا غلَطٌ مِن أَي عمْرِو؛ لأنَّ في هذهِ الأقاصِيصِ سينًا، وحَسنًا وذلِك أَنَّ فيهَا الأَمْرَ بِبِرِّ الوَالِدينِ، وإيتَاءِ ذِي القُرْبِي، والوفَاءِ بالعُهَد، ونحْوِ ذلِك، فهذه القِراءةُ أَحْسنُ مِن قِراءةٍ مَنْ نصَب السَّيِّئة (۱). وكذلك قالَ أبو عُبيدة (۱): تدبَّرتُ الآياتِ مِن قوْلِه تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾ فوجدْتُ فيهَا أُمورًا حسَنةً (۱).

وق الَ أبوع ليِّ: مَن قراً «سَيَّنَةً» رَأَى أَنَّ الكلامَ انْقطَعَ عنْدَ قوْلِه: ﴿ وَلَا نَقْفُ ﴾ لا حُسْنَ في وِ(١).

قوْلُه تعَسلى: ﴿ ذَالِكَ مِمَّا أَوْحَنَ إِلَيْكَ رَبُّكَ ﴾ يُشير إلى ما تقَدَّم مِنَ الفَرائِضِ والسُّنَنِ، ﴿ مِنَ الْحَكُمَةِ ﴾؛ أي: مِنَ الأُمورِ المحْكَمَةِ والأدَبِ الجامِعِ لِحُلِّ حيْرٍ. وقد سبَقَ معْنَى المذُحُورِ.

﴿ أَفَأَصْفَنكُوْ رَبُّكُم مِا لَّبَنِينَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلَتِيكَةِ إِنتَا ۚ إِنَّكُو لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا ١٠٠٠ ﴾ [الإسراء: ٤٠].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَفَأَصْفَكُو رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ ﴾.

قالَ مُقاتِلٌ: نزلَتْ فِي مُشركي العرَبِ الَّذِين قالوا: الملائِكةُ بنَاتُ الرَّحَنِ (٥٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) في الأصل، و(س): عبيد، والمثبت من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٤) الحجة للقراء السبعة (٥/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣١).

وق الَ أبو عُبيدةَ: ومعْنى ﴿ أَفَأَصْفَكُمْ ﴾: اخْتصَّكُم أَ'). وق الَ المفضَّلُ: أَخْلَصكُم أَ').

وقالَ الزَّجَّاجُ: أَخْتَار لَكُم صفْوةَ الشَّيءِ (٣). وهذَا تُوبِيخٌ للكُفَّادِ، والمعْنَى: أَخْتَار لَكُم البَنِينَ دُونَه، وجعَل البنَاتِ مُشتركةً بيْنكُم وبيْنَه، فاخْتَصَّكُم بالأعْلَى وجعَلَ لنَفْسِه الأَدُون؟.

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَّكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نُفُورًا ١٠٠ ﴾ [الإسراء: ٤١].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا ﴾ معْنَى التَّصْريفِ هاهُنا: التَّبْيينُ، وذلِك أَنَّه إِنَّما يُصرِّفُ القوْلَ لِيُسِيِّنَ.

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: «صَرَّ فْنَا» بمعْنَى: وَجَهْنَا، وهو مِن قوْلِك: صَرَفْتُ إلى ابْنُ قُتيبة: «صَرَفْتُ اللهُ وَشُدِّدَ للتَّكْثِير؛ كَمَا تقُول: فُتِّحَتِ الأَبْوَابُ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ لِيَذَكَّرُوا ﴾ قراً ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وعاصِمٌ، وابْن عامِرٍ: ﴿ لِيذَكَّرُوا ﴾ مُشدَّدًا (٥٠). وقراً حُدزةُ، والكِسائِيُّ، وخلَفٌ: ﴿ لِيَذْكُرُوا ﴾ مُحْقَف ةُ (١٠)، وكذلِك قررُؤوا في الفُرقان [آبة: ٥٠].

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٣٣٩)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٤) في (م): إليك كذا.

<sup>(</sup>٥) في (م): مشدد.

<sup>(</sup>٦) في (س): مخففًا، والقراءتان سبعيَّتان، انظر: انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨١)، والتيسير؛ للدَّاني (ص: ١٤٠).



والتَّذِكُّر: الاِتِّعاظُ والتَّدَبُّر. ﴿ وَمَايَزِيدُهُمْ ﴾ تصْرِيفُنا وتذْكِيرُنا ﴿ إِلَّا نَفُورًا ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاس: ينْفِرُون مِنَ الحيقِّ ويتَبِعُون الباطِلَ (١).

﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَدُ عَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَآبَنَعُواْ إِلَى ذِى ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ شَاسَبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُواً كَانَ مَعَدُ عَالِمَ مُنَا فَعُولُونَ عُلُواً كَانَ عَلَى عَمَّا فَعُولُونَ عُلُواً كَلَ عَلَى عَمَّا فَعُولُونَ عُلُواً كَانَ عَلَى عَمَّا فَعُولُونَ كَانَ عَلِيمًا غَفُولًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِلْ اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

قوْلُه تعَالى: ﴿ كَمَا يَقُولُونَ ﴾ قراً نافِعٌ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزةُ، والكِسائِيُّ، وأبو بحْرِهُ عن عاصِمٍ: «تَقُولُونَ» بالتَّاءِ. وقراً ابْنُ كَثِيرٍ، وحفْصٌ عنْ عاصِم: «يَقُولُونَ» باليَاءِ(٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ إِذَا لَّا تَنْعَوْا إِلَى ذِي ٱلْمَرْشِ سَبِيلًا ﴾ فيه قولان:

أحدهما: لَا بْتَغُوا سَبِيلًا إلى مَانعَتِه وإزَالَةِ مُلْكِه، قالَه الحَسنُ، وسعِيدُ بْنُ جُبير.

والثَّاني: لَا بْتَغُوا سَبِيلًا إلى رِضاهُ؛ لأنَّهُم دُونه، قالَه قتَادةُ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ قراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ، وأبو بخر، وحفْصٌ عنْ عاصِمٍ: «يَقُولُونَ» باليَاءِ. وقراً حمْزة، والكسَائِيُّ: بالتَّاءِ (٣).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٣٤٢)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨١)، والتيسير؛ للدَّاني (ص: ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، انظر المصدر السابق.

قُولُه تعَالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ ﴾ قراً أَبُو عمْرِه، وحمْزة، والكِسائِيُّ، وحفْصٌ عن عاصِمٍ: «تُسَبِّحُ» بالتَّاء. وقراً ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ، وأبو بكْرِ عن عاصِمٍ: «يُسَبِّحُ» باليَاءِ (١٠).

قالَ الفرَّاءُ: وإنَّمَا حسُنَتِ اليَاءُ هاهُنا؛ لأَنَّه عدَدٌ قلِيلٌ، وإذَا قلَ العدَدُ مِنَ المؤنَّثِ والمذكَّرِ؛ كانَتِ اليَاءُ فيهِ أَحَسْن مِنَ التَّاءِ، قالَ عزَّ وجلَّ فِي المؤنَّثِ القَليلِ: ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ ﴾ [بوسف: ٣٠]، وقالَ في المذكَّرِ: ﴿ فَإِذَا ٱلسَلَخَ ٱلأَشْهُرُ الْحُرُمُ ﴾ (٢) [التوبه: ٥].

قالَ العُلماء: والمرَادُ بِهذا التَّسْبيح: الدَّلالَةُ على أَنَّه الخالِقُ القادِرُ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ عَ ﴿ إِنْ ﴾ بمعْنَى: «مَا».

وهلَ هذَا علَى إطْلاقِهِ، أمْ لَا؟ فيهِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه على إطْلاقهِ، فكُلُّ شيءٍ يُسبِّحُه حتَّى الثَّوْبُ والطَّعامُ وصَريرُ الباب، قالَه إبْراهِيم النَّخَعيُّ.

والثَّاني: أنَّه عَامٌّ يُراد بهِ الخاصُّ.

ثُم فيهِ ثَلاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه كُلُّ شيءٍ فيهِ الرُّوح، قالَه الحسَنُ وقتَادةُ والضَّحَّاكُ.

والثَّاني: أَنَّه كُلُّ ذي رُوحٍ، وكُلُّ نامٍ مِن شَجَرٍ أو نبَاتٍ.

<sup>(</sup>۱) قراءتان سبعيَّتان، انظر: انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ۳۸۱)، وتفسير البغوي (۲/ ۲۸۶)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (۲/ ۳۰۷).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٢٤).



قالَ عكرِمةُ: الشَّجرَةُ تُسبِّحُ، والأُسْطُوانةُ لَا(١) تُسبِّحُ(١).

وجلَس الحسَنُ على طعَامٍ فقَدَّمُ وا الخِوَانَ، فقِيلَ لَه: أَيُسَبِّحُ هذَا الخِوَانُ؟، فقيال: قدْ كانَ يُسبِّحُ مَرَّةً (٣).

والتَّالث: أنَّه كُلُّ شيء لم يُغيَّرْ عنْ حالِه، فإذَا تغَيَّرَ انْقطَع تسْبِيحُه.

رَوى خالِدُ بْنُ مَعْدانَ عنِ المَقْدَامِ بْنِ معدْي كَرِب قالَ: إِنَّ السَّرُابَ يُسبِّح (\*) مَا لَمْ يَبْتَلَّ، فإذَا ابْتَلَّ تركَ التَّسبِيح، وإِنَّ الورَقَةَ لَتُسبِّح (\*) مَا دامَتْ علَى الشَّجرَةِ، فإذَا سقَطَتْ تركَتِ التَّسبِيح، وإِنَّ الثَّوْبَ لَيُسبِّح مَا ذام جَديدًا، فإذَا توسَّخ تركَ التَّسبِيحَ (").

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل الخطية، وفي المصادر بدون (لا).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٤٥٥)، من طريق يحيى بن واضح، قال: ثنا الحسين، عن يزيد، عن عكرمة ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَدِهِ. ﴾ قال: الشجرة تسبح، والأسطوانة تسبح. وأخرجه أيضًا ابن أبي الدنيا في الهوانف (ص: ۱۲۱)، رقم (۱٤٥) من طريق يحيى بن واضح به، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٢٩١) إلى أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في الهواتف (ص: ١٢١) رقم (١٤٣) من طريق أبي تميلة، عن جرير أبي الخطاب العدوي، قال: كنت مع الحسن على خوان فقال له يزيد الرقاشي: يسبح هذا الخوان؟ قال: «قد كان يسبح مرة». وأخرجه الطبري أيضًا في تفسيره (١٧/ ٤٥٦) من طريق يحيى بن واضح وزيد بن حباب، قالا ثنا جرير أبو الخطاب، قال: كنا مع يزيد الرقاشي ومعه الحسن في طعام، فقدّموا الخوان، فقال يزيد الرقاشي: يا أبا سعيد يسبح هذا الخوان: فقال: «كان يسبح مرّة».

<sup>(</sup>٤) في (م): ليسبح.

<sup>(</sup>٥) في (م): تسبح.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٤٧) (١٧٠٥) من طريق أبي إسحاق إبراهيم=

فأمَّا تسْبِيح الحيوَانِ النَّاطِقِ فمعْلُومٌ، وتسْبِيحُ الحيَوانِ غيْرِ النَّاطِقِ فمعْلُومٌ، وتسْبِيحُ الحيَوانِ غيْرِ النَّاطِقِ فَجَائِزٌ أَن يكُونَ بدلَالتِهِ على صانِعِه. [٧٧٤/١]

وفي تسبيح الجمَاداتِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه تسبيحٌ لَا يعْلمُه إلَّا اللهُ.

والثَّاني: أنَّه خُضوعُه وخُشوعُه للهِ.

والثَّالث: أنَّه دِلالتُه على صَانعِه، فيُوجب ذلِك تسْبِيح مُبْصرِه.

فإنْ قُلْنا: إنَّ مَسْبِيحٌ حقِيقة، كانَ قوْلُه: ﴿ وَلَكِنَ لَا نَفْقَهُونَ نَسْبِيحَهُمْ ﴾ الجميع الخلْقِ.

وإِنْ قُلْنَا: إِنَّه دِلالتُه على صانعِهِ، كَانَ الجِطابُ للكَفَّار؛ لأَنَّهُم لا يَسْتَدِلُّون، وَلا يَعْتَبرُون. وقد شرحْنَا معْنَى الحليم و الغفور في [سورة](٢) البقرة [آية: ٢٢٥].

\_\_\_\_

<sup>=</sup>بن أحمد الخزاعي، قال: حدثنا بقية بن الوليد، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن المقدام بن معدي كرب المعنى قال: إن التراب ليسبح ما لم يبتل، فإذا ابتل ترك التسبيح، وإن الخرزة لتسبح ما لم ترفع عن موضعها، فإذا رفعت تركت التسبيح، وإن الحاء ليسبح وإن الورقة لتسبح ما دامت على الشجرة فإذا سقطت تركت التسبيح، وإن الماء ليسبح ما دام جاريًا، فإذا ركد ترك التسبيح، وإن الوحش إذا صاحت سبحت، وإذا سكتت تركت التسبيح، وإن الثوب تركت التسبيح، وإن الثوب المسبح ما دام جديدًا، فإذا وسخ ترك التسبيح، وإن الثوب الحلق لينادي في أول النهار: اللهم اغفر لمن نقاني. والإسناد فيه الخزاعي يخطئ ويخالف، وفيه أيضًا بقية كثير التدليس. وذكره البغوي في معالم التنزيل (٥/ ٩٦) بلفظ قريب من لفظ الثعلبي، بتقديم وتأخير فيه.

<sup>(</sup>١) في الأصل، و(ر)، و(س): جائز، والمثبت من (م).

<sup>(</sup>٢) من (م).

قُولُه تعَالى: ﴿ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ فيهِ ثلاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّ الحِجابَ: هوَ الأكِنَّةُ على قُلوبهم، قالَه قتَادَةُ.

والثَّاني: أنَّه حِجابٌ يسْتُره فلا تَرْونَهُ.

وقِيلَ: إنَّها نزَلَت في قوم كانُوا يُؤذونَ رسُولَ الله ﷺ إذا قرَأَ القُرآنَ.

قَالَ الْكَلْبِيُّ: وهُم أبوسُفيانَ، والنَّضُرُ بْنُ الحارِثِ، وأبو جهْلِ، وأمُّ بَمْ الحارِثِ، وأبو جهْلِ، وأمُّ بَمِيلٍ امْرأةُ أبي لهَب، فحَجبَ اللهُ رسُولَه عنْ أَبْصَارِهِم عنْ ذَقِراءةِ القُرآن، فكانُوا يأتُونَهُ ويَمُرُّ ونَ بِهِ، فَلَا يرَوْنَهُ (۱).

والنَّالَث: أنَّه منْعُ اللهِ عزَّ وجَلَّ إِيَّاهُم عنْ أَذَاهُ، حكاهُ الزَّجَّاجُ (٢).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٣٤٦)، والتفسير الوسيط (٣/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٣).

# وفي معْنَى ﴿ مَسْتُورًا ﴾ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه بمعْنَى: سَاتِر.

قَالَ الزَّجَّاجُ: وهَذَا قَوْلُ أَهْلِ اللَّغَةِ (١). قَالَ الأَخْفَشُ: وقَدْ يكونُ الفَاعِلُ النَّعَ فَي الفَاعِلُ الفَعُولِ؛ كَمَا تَقُولُ: إنَّكَ مشْؤُومٌ عليْنَا، ومَيْمُونٌ عليْنَا، وإنَّمَ فَي الفَعْ الفَعُولِ؛ كَمَا تَقُولُ: إنَّكَ مشْؤُومٌ عليْنَا، ومَيْمُونٌ عليْنَا، وإنَّمَ الفَعْ ويَامِنٌ؛ لأنَّه مِن «شَامَهُم» و«يَمَنَهُم» (٢).

والثَّاني: أنَّ المعنني: حِجابًا مسْتُورًا عنْكُم لا تَروْنَهُ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣).

وقالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: إذَا قِيل: الجِجَابُ: هوَ الطَّبْعُ على قلُوبِهم، فهوَ مستُورٌ عنِ الأَبْصارِ، فيكونُ مستورًا بَاقيًا على لفْظِه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ قد شرحْنَاه في [سُورة](١) الأنْعَام [آية: ٢٥].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبِّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ ﴾ يعْنِي: قلْتَ: لَا إله إلَّا اللهُ، وأنْتَ تتْلُو القُرآنَ ﴿ وَلَوْا عَلَىٰ آَدَبْرِهِمْ ﴾ قال أبو عُبيدة: أي: على أعْقَابِهِم، ﴿ نَفُورًا ﴾ وهو: جمْعُ نافِر، بمنزلَةِ قاعدٍ وقُعودٍ، وجالِسٍ وجلُوسٍ (٥٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (٣/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) من (م).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ٣٨١).

**D** 

وقالَ الزَّجَّاجُ: تَخْتَمِلُ مَذْهَبَيْنِ:

أحدُهما: المصْدرُ؛ فيكونُ المعْنَى: ولَّوْا نَافِرينَ نفُورًا.

والثَّاني: أنْ يكُونَ نفُورًا جُمْعُ نافِرٍ (١).

وفي المشارِ إلَيْهِم قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ الشَّيَاطِينُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: أنَّهُمُ المشْرِكونَ، وهذَا مذْهَبُ ابْنِ زيْدٍ.

قُولُه تعَالى: ﴿ غَنَّ أَعْلَرُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ١ ﴾.

ق الَ المفَسِّرُونَ: أَمَرَ رسُولُ الله ﷺ علِيَّا -عليْهِ السَّلام- أَنْ يَتَّخِذَ طَعَامًا ويدْعُو إليْهِ أَشْرافَ قُريشٍ مِنَ المشْرِكينَ، ففَعَلَ ذلِك، ودخَلَ عليْهِم رسُولُ اللهِ -ﷺ - فقَرَأ عليْهِم القُرآنَ، ودعَاهُم إلى التَّوْحيدِ، وكانُوا يسْتَمِعُونَ ويقُولُون فيهَا بيْنَهُم: هوَ ساحِرٌ، هوَ مسْحُورٌ (٢)، (فنزَلَتْ هذِه الآيةُ) (١): ﴿ غَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ يَهِ الْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ على اللهُ ا

[٤٧٧] ﴿ وَإِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ مَجُوكَ ﴾ قالَ أبو عُبيدةَ: هيَ مصْدرٌ مِن ناجَيْتُ واسْمٌ مِنْها، فوُصِفَ القوْمُ بَهَا، والعرَبُ تفْعَل ذلِك؛ كقوْلِهم: إنَّما هُمْ (٥)

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الواحديُّ في التفسير البسيط (١٣/ ٣٥١)، والتفسير الوسيط (٣/ ١١١).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٤) في (ر): التاء.

<sup>(</sup>٥) في (م): هو.

علَابٌ، وأنْتُم غَمُّ، فجاءتْ فِي مؤضِع مُتناجين (١).

وقى الَّ الزَّجَّاجُ: والمعْنَى: وإذْ هُم ذَوُو نَجْوَى، وكَانُوا يَسْتَمِعُونَ مِن رَسُولِ اللهِ عَلَى، ويقُولُونَ بِينَهُم: هو ساحِرٌ، وهو مسْحُورٌ، ومَا أَشْبهَ ذلِك مِنَ القولِ (٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ يعْنِي: أولئك المشْرِكُونَ (٣) ﴿إِن تَلْبِعُونَ ﴾؛ أي: ما تتَبِعُون ﴿ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾.

#### وفيهِ ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أَنَّه الَّذِي سُحِر فذُهِبَ بعقْلِه، قالَه أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والنَّانِ: مخْدُوعًا مغْرُورًا، قالَه مُجَاهِدٌ.

والثَّالث: لَـه سِـحْرٌ، أي: رِئةٌ؛ وكُلُّ دابَّةٍ أو طَائرٍ أو بشَرٍ يأْكُل فهُـوَ: مشحُورٌ ومُسحَّرٌ؛ لأنَّ لـه سِحْرًا، قالَ لَبِيدٌ [من الطويل]:

فَإِنْ تَسْأَلِينَا فِيمَ نَحْنُ فَإِنَّنَا عَصَافِيرُ مِنْ هَذَا الْأَنَامِ الْمُسَحِّرِ (٥)

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) في (س): المشركين.

<sup>(</sup>٤) في (ر)، و(س): يتبعون.

<sup>(</sup>٥) البيت للبيد في تفسير الطبري (١٧/ ٤٦٠)، ومعاني القرآن وإعرابه (٣/ ٣٤٣)، ومسائل نافع بن الأزرق (ص: ٧٦)، ومجاز القرآن (١/ ٣٨١)، والعين (٣/ ١٣٥)، والزاهر؛ للأنباري (١/ ٢٠٦)، والبيان والتبيين (١/ ١٦٧)، والفاخر (ص: ١٦٤).



### وقالَ امْرؤُ القَيْسِ [من الوافر]:

أَرَانَا مُرْصِدِينَ لِأَمْرِ غَيْبٍ وَنُسْحَرُ بِالطَّعَامِ وَبِالشَّرَابِ('') أَيْ فَلَى السَّمَاءِ لا يأْكُلُونَ، فأرَادَ أَنْ يكُونَ ملَكًا. فعلَى اي اللَّهَ عَلَى السَّمَاءِ لا يأْكُلُونَ، فأرَادَ أَنْ يكُونَ ملَكًا. فعلَى هـذَا يكُونُ المعْنَى: إِنْ تَتَبِعُونَ إلَّا رَجُلًا لَه سَحْرٌ، خلَقَهُ اللهُ كَخلْقِكُم، وليْسَ بِمَلَكِ وهـذَا قـوْلُ أَبِي عُبيدةً(").

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: والقوْلُ قوْلُ جُاهدِ؛ [أي: غُدُوعًا] (١)؛ لأنَّ السّحرَ حيلةٌ وخدِيعةٌ، ومعْنَى قوْلِ لبيد: «المسحَّرِ»: المعلَّلِ، وقولِ امْرِئِ القيْسِ: «وَنُسحَرُ»؛ أي: نُعلَّلُ، وكأنَّا نُخدعُ، والنَّاس يقُولُون: سحَرْتَنِي بكلَامِكَ؛ أي: خدَعْتَنِي، ويدلُّ عليْهِ قوْلُه: ﴿ انظر كَيْفَضَرَبُواْ لَكَ الْأَمْثَالَ ﴾؛ لأنَّهم لوْ أي: خدَعْتَنِي، ويدلُّ عليْهِ قوْلُه: ﴿ انظر كَيْفَضَرَبُواْ لَكَ الْأَمْثَالَ ﴾؛ لأنَّهم لوْ أرادُوا رجُلًا ذَا رِئَةٍ، لم يكُنْ في ذلِكَ مَثلٌ ضرَبُوه، فلمَّا أرَادُوا خُدُوعًا -كأنَّه بالخَدِيعةِ سُحِر - كانَ مشلًا ضرَبُوه، وكأنَّهم ذَهَبُوا إلى أنَّ قوْمًا يُعلِّمُونَهُ ويَعْدَعُونَهُ (٥).

<sup>(</sup>۱) البيت لأمرئ القيس؛ كما في غريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ٢٥٦)، والعين (٣/ ١٣٥)، وجهرة وجمهرة اللغة (١/ ٥١١)، والبيان والتبيين (١/ ١٦٧)، والفاخر (ص: ١٦٤)، وجمهرة أشعار العرب (ص: ١٦١)، والزاهر (١/ ٧٩)، والصناعتين (ص: ١١١) بلفظ: (مُوضِعينَ) بدل: (مُرصدين).

<sup>(</sup>٢) في (ر): قوله أي.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) من (م).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ٢٥٦).

قَالَ المَفَسِّرُونَ: ومعْنَى ﴿ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ بيَّنُوا لِكَ الأَشْبَاهَ، حينَ (١) شبَهُوكَ بالسَّاحِ والمَّبْنُونِ ﴿ فَضَلُواْ ﴾ عن الحَتَّ ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ فيه ثلاثة أَقْوَالِ:

أحدُها: لا يجِدُونَ سَبِيلًا إلى تصْحِيحٍ مَا يَعِيبُونَكَ بِه.

والثَّاني: لَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا إِلَى الْمُدَى؛ لأَنَّا طَبَعْنَا عَلَى قُلُوبِهِم.

والثَّالث: لا يأْتُونَ سبِيلَ الحَقِّ؛ لِثقلِه عليْهِم؛ ومثْلُه قوْلُهُم: لَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَنْظُرَ إلى فلانٍ، يعْنُونَ: أَنَا مُبغِضٌ له، فنظرِي إليْهِ يثْقلُ، ذكرَهُنَّ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَوَذَا كُنَّا عِظَامًا ﴾ قرراً ابْنُ كَثِيرِ: «أَيذَا» بهمْ زَوْ، ثُمَّ يأْقِ بياءٍ ساكنَةٍ مِن غيْرِ مدِّ. {أَينًا} مثلُه، وكذلِكَ في كُلِّ القُرآنِ. وكذلِك رَوى قالُونُ عنْ نافِع، إلَّا أنَّ نافِعًا كانَ لَا يسْتفْهِمُ في «أَينًا»، كانَ يجعَلُ الشَّاني خبرًا في كُلِّ القُرآنِ، وكذلِك مذْهَبُ الكِسائِيِّ، غيْرُ أنَّه يهْمِزُ الأُولى همْزَتَيْنِ.

وقرَأُ عاصِمٌ، وحمْزةُ بِهمْزَتَيْنِ فِي الحرْفَيْنِ جميعًا. وقرَأَ ابْنُ عامرٍ: «إِذَا كُنَّا» [٧٤/١] بغَيْرِ اسْتفهَامِ بِهمزةٍ واحدةٍ «آئنًا» بهمْزَتَيْنِ يُمدُّ بيْنَهُما مدة (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَرُفَانًا ﴾ فيهِ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه التُّرابُ، ولا واحِدَ لَه، فهوَ بمنْزِلةِ الدُّقَاقِ والحُطَامِ، قالَه الفرَّاءُ "، وهو مذْهب مُجاهِد.

<sup>(</sup>١) في (م): حتَّى.

<sup>(</sup>٢) كلها قراءات سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨١)، والنشر (١/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١٢٥).

والنَّاني: أنَّه العِظَامُ مَا لم تتَحَطَّمْ، والرُّفَاتُ: الحُطامُ، قالَه أبو عُبيدةَ(١).

وقيالَ الزَّجَّاجُ: الرُّفَاتُ: السُّرابُ. والرُّفَاتُ: كُل شيء حُطِمَ وكُسِرَ، و﴿ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ في معْنَسي مُجَــدَّدًا (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوْخَلْقَامِتَا يَكَبُرُفِ صُدُودِكُمْ ﴾ فيهِ ثلاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّه المؤتُ، قالَهُ ابْنُ عُمرَ، وابْنُ عبَّاس، والحسنُ، والأكْثَرُونَ.

والثَّاني: أنَّه السَّماءُ والأَرْضُ والجِّبَالُ، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّالَث: أنَّه (٣) ما يكُبُرُ في صُدورِكُم، مِن كُلِّ مَا اسْتعْظَمُوه مِنْ خلْق اللهِ تعَالى، قالَه قتادَةً.

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ قِيلَ لَهُم: ﴿ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْحَدِيدًا ﴾ وهم لا يَفْدُرون عـلَى ذلـك؟

فعَنْهُ جَوَابَان:

أحدُهما: إِنْ قدِرْتُم على تغيير (٤) حالَاتِكُم، فكُونُوا حِجارةً أَوْ أَسْدً منْهَا، فإنَّا نُمِيتُكُم، ونُنفِّذُ أحكامَنا فيكُم، ومثْلُ هذَا قوْلُكَ للرَّجُل: اصعَدْ إلى السَّاءِ فإنِّي لاحِقُك.

<sup>(</sup>١) محاز القرآن (١/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) ليست في (س).

<sup>(</sup>٤) في (م): تغيرُّ.

والشَّاني: تصَوَّرُوا أَنْفُسَكُم حِجارةً أَوْ أَصْلَبَ منْهَا، فإنَّا سَنُبِيدُكُم، قَالَ الأَحْوصُ [من الطويل]:

إِذَا كُنْتَ عِزْهَاةً عَنِ اللَّهُ وِ وَالصِّبَى فَكُنْ حَجَرًا مِن يَابِسِ الصَّخْرِ جَلْمَدَا(١)

معنَاهُ: فتصوَّر نفْسَك حجَرًا، وهوُلاءِ قوْمٌ اعْترفُوا أنَّ اللهَ خالقُهُم، وجحَدُوا البغث، فأُعْلِمُوا أنَّ الَّذي ابتداً خلْقَهُم هوَ الَّذِي يُحْيِيهم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ ﴾ قالَ قتادةُ: يُحرِّ كُونَهَا تَكْذِيبًا والسَّنَهْ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

قَالَ الفَرَّاءُ: يُقَالَ أَنْغَض رأْسَه؛ إذا حرَّكَه إلى فوق وإلى أَسْفلَ (٣). وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: المعْنَى: يُحرِّكُونَها، كما يُحرِّكُ الآيسُ مِنَ الشَّيءِ والمُسْتَبعدُ له رأْسَه، يُقال: نَغَضَتْ سِنُّهُ؛ إذا تَحَرَّكَتْ (١٠).

<sup>(</sup>۱) البيت للأحوص في كتاب الألفاظ؛ لابن السكيت (ص: ٣٩٨)، والشعر والشعراء (١/ ٥١٠)، وأمالي الزجاجي (ص: ٧٥)، وزهر الآداب (٢/ ٤٠٦)، والحماسة البصرية (١/ ١٢٧)، وبلا نسبة في المخصص (١/ ١٧٥)، والخصائص (١/ ٢٢٩)، ، والمحكم والمحيط (١/ ١١٨)، وأساس البلاغة (٢/ ١١٥) (عزه)، في «اللسان» العزهاة: هو المذي لا يقرب النساء. وفيه انقباض وإعراض. وصخرة جلمد: شديدة مجتمعة صلبة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ٣٧٩) عن معمر به، والطبري في تفسيره (١٧/ ٤٦٧) من طريق ابن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، عن قتادة ﴿ فَسَيُنْفِضُونَ إِلَيْكَ رُمُوسَهُمْ ﴾ قال: يحرّكون رءوسهم.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٧).

Q

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَى هُو ﴾ يغنُون البغثُ ﴿ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾؛ أي: هو قريبٌ. ثُمَّ بيَّنَ متَى يكونُ؟ فقال: ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ ﴾ يغنِي: مِنَ القُبور بالنِّداءِ الَّذي يُسمعكُم، وهو النَّفْخةُ الأَخِيرةُ ﴿ فَتَسْنَجِيبُونَ ﴾؛ أي: تُجِيبُونَ.

ق الَ مُقاتِلٌ: يقُوم إِسْرَافِيلُ على صخْرةِ بيْتِ المقدسِ يدْعُو أَهْلَ القُبورِ فِي قرْنٍ، فيقُول: أَيَّتُها العِظامُ البَالِيةُ، وأَيَّتُها اللَّحومُ المتمَزِّقةُ، وأَيَّتُها الشُّعُور المتَفَرِّقةُ، وأيَّتُها العُروقُ المتقطّعةُ، اخْرجُوا إلى فصْلِ القصاصِ(١) لِتُجزَوا بأغمَالِكم، فيَسْمَعُونَ الصَّوتَ، فيَسْعَوْن إليْهِ(٢).

### وفي معْنَى ﴿ بِحَمْدِهِ ، ﴾ أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: بأمْرِه، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وابْنُ جُريجٍ، وابْنُ زيْدٍ.

والشَّاني: يَخْرجُونَ مِنَ القُبورِ وهُم يقُولُون: سُبْحانَك وبحمْدِك، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبير.

والثَّالث: أنَّ معْنَى ﴿ بِحَمْدِهِ ، ﴿ بِمعْرِ فَتِه، وطاعَتِه، قالَه قتادَةُ.

قالَ الزَّجَّاجُ: تَسْتجِيبُون مُقرِّينَ أَنَّه خَالِقُكُم (٣).

[ ١٧٨ ] والرَّابع: تجِيبُون بحمْدِ اللهِ لا بحمْدِ أَنْفُسِكُم، ذكرَهُ الماورديُّ (١٠).

<sup>(</sup>١) في (س)، و(م): القضاء.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٣/ ٢٤٩).

قُولُه تعَالى: ﴿ رَتَظُنُّونَ إِن لَّإِنَّتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ فِي هذَا الظَّنِّ قَوْ لَانِ:

أحدُهما: أنَّه بمعْنَى اليَقِينِ.

والثَّاني: أنَّه على أصْلِه.

وأَيْن يظُنُّون أنَّهم لَبِثُوا قلِيلًا؟ فيهِ ثلَاثةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: بيْنَ النَّفْختَيْنِ، ومِقْدَارُه أَرْبَعُون سنةً، ينْقَطِعُ فِي ذلِك العَذَابُ عنْهُم، فيرَوْنَ لبتَهُم في زمَانِ الرَّاحة قليلًا، رَواه أبو صَالِحٍ عن ابْن عبَّاسٍ.

والثَّاني: فِي الدُّنْيا، لِعلْمِهِم بطُول اللُّبثِ فِي الآخِرَةِ، قالَه الحسَنُ.

والثَّالث: في القُبور، قالَه مُقاتِلٌ (١).

فعلَى هذَا إنَّما قصر اللَّبثُ في القُبورِ عنْدَهُم؛ لأنَّهم خرَجُوا إلى ما هو أعْظَمُ عذَابًا مِن عذَابِ القُبورِ.

وقد ذهَبَ بعْضُ المُفَسِّرِينَ إلى أَنَّ هـذِه الآيـةَ (٢) خِطـابٌ للْمُؤمنينَ؟ لأنَّهـم يُجِيبونَ المنادِي وهُـم يحْمَدُون اللهَ على إحْسـانِه إليهِـم، ويَسـتَقلُونَ مُدَّةَ اللَّبـثِ فِي القُبـور؛ لأنَّهـم كانـوا غيْرَ مُعذَّبِينَ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) ليست في (س).

Q

﴿ وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِى آخْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَاك الْإِنسَانِ عَدُوًّا مُبِينًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٥٣].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَقُل لِّعِبَادِى يَقُولُوا ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ فِي سَبَبِ نُزولِهَا قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ المشْرِك مِنَ كَانُوا يُؤُونَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللهِ بِهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

والشَّاني: أنَّ رجُلًا مِن الكُفَّارِ شتَمَ عُمرَ بْنَ الخطَّابِ، فهَمَّ بهِ عُمرُ رضي الله عنه، فنزَلَتْ هنِه الآية، قالَه مُقاتِلٌ (٢). والمعْنَى: وقُلْ لِعبادِي المؤمِنينَ يقُولُوا الكلِمَةَ الَّتِي هي أحْسنُ.

واخْتلَفُوا فيمَنْ يُقال (٣) لَه (٤) هذِه الكلِمَةُ علَى قُولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّهمُ المشرِكُون. قالَ الحسَنُ: تقُول لَه: يَهْدِيك اللهُ (٥٠). وما ذكرْنَا مِن سبَبِ نُزول الآيةِ يؤيِّدُ هذا القوْلَ.

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في أسباب النزول (ص: ۲۸۸)، والتفسير البسيط (۱۳/ ٣٦٥)، والتفسير الوسيط (۱۳/ ٣٦٥)، والتفسير الوسيط (۳/ ۱۱۲) من رواية الكلبي.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣٥)، وذكره الماوردي في النكت والعيون (٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) في (م): تقال.

<sup>(</sup>٤) في (ر): لهم.

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٦١)، والواحدي في التفسير البسيط (٣) (٦١)، والبغوي في معالم التنزيل (٥/ ٩٩).

وذهَب بعْضُهم إلى أنَّهم أُمِروا بهذِه الآيةِ بتحْسِينِ خِطابِ المشْرِكينَ قَبْلَ الأَمْرِ بِقتَالِهِم، ثُم نُسخَتْ هذه الآيةُ بآيةِ السَّيفِ.

والثَّاني: أنَّهُمُ المسلِمُونَ، قالَه ابْنُ جريرٍ (١).

والمعْنَى: وقُل لِعبادِي يقُول بعْضُهم لِبعْضِ الَّتي هيَ أَحْسَن مِن المحاوَرةِ والمخَاطَبةِ.

وقد رَوى مُباركٌ، عن الحسنِ قالَ: الَّتي هيَ أَحْسنُ أَنْ يَقُولَ له مثلَ قَوْلِه، ولكن يقُول له: يرْحمُكَ اللهُ، ويغْفِرُ اللهُ لكَ<sup>(٢)</sup>.

قَالَ الْأَخْفَشُ: وقوْلُه: ﴿ يَقُولُوا ﴾؛ مثْلُ قوْلِه: ﴿ يُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ (٣). وقد شرحْنَا ذلِك فِي سُورةِ إِبْراهيمَ [آية: ٣١].

قُولُه تعَالى: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ ﴾؛ أي: يُفْسد مَا بيْنَهم. والعدُوُّ المبينُ: الظَّاهِرُ العدَاوةِ.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٧/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٦٩) من طريق خلاد بن أسلم، قال: ثنا النضر، قال: أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٦٩) من طريق خلاد بن أسلم، قال: ثنا النضر، قال: أخبرنا المبارك، عن الحسن في هذه الآية ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا اللَّي هِي أَحْسَنُ ﴾ قال: التي هي أحسن، لا يقول له مثل قوله يقول له: يرحمك الله يغفر الله لك. وذكره مكي في الهداية (٦/ ٤٢٤)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٣٠١) إلى ابن جرير. (٣) معانى القرآن (٢/ ٤٢٥).

﴿ زَبُكُوٰ أَعْلَمُ بِكُوْ ۚ إِن يَشَأَ يَرْحَمْكُوْ أَوْ إِن يَشَأَ يُعَذِّبَكُمْ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ۞﴾ [الإسراء: ٥٤].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ زَبُّكُمْ أَعْلَرُ بِكُرْ ﴾ فيمَنْ خُوطبَ بهذَا قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهمُ المؤمنون.

ثُمَّ في معننى الكلام قولان:

أحدُهما: ﴿إِن يَشَأْ يَرَحَمَّكُمْ ﴾ فيُنجِّيكم مِن أهل مكَّة، و﴿إِن يَشَأَ يُعَذِّبُكُمْ ﴾ فيُسلِّطُهم عليْكُم، رَواه أبو صالِح عن ابْن عبَّاسِ(١).

والشَّاني: ﴿ إِن يَشَأْ يَرْحَمَكُمُ ﴾ بالتَّوبةِ، {أُو يُعذَبْكُم} بالإقامَةِ على الذُّنُوبِ، قالَه الحسَنُ.

والثَّاني: أنَّهُمُ المشرِكُون.

[١/٤٧٩] ثُمَّ في معْنَى الكلَّامِ قوْ لَانِ:

أحدُهما: ﴿ إِن يَشَأْ يُرْحَمَّكُونَ ﴾ فيَهْدِيكُم للإيهانِ، ﴿ أَوَ إِن يَشَأْ يُعَذِّبَكُمْ ﴾ فيُمِيتُكم على الكفسرِ، قالَه مُقاتلٌ (٢).

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ٢٣٨)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٦٢) من رواية الكلبي.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣٦).

قالَ ابْنُ الأنْباريِّ: و «أَوْ» هاهُنا دخلَتْ لِسعَةِ الأَمْرينِ عنْدَ اللهِ تعَالى، وأَنَّه لا يُردُّ عنْهُما، فكانَتْ مُلحقةً بداو» المبيحة في قوْلهم: جَالِسِ الحسَنَ، أو ابْنَ سِيرينَ، يعْنُون: قد وسَّعنا لَك الأَمْرَ (۱).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ فيهِ ثلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: كَفِيلًا تُؤخذُ (٢) بِهِم، قالَه أبو صَالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّاني: حافظًا وربًّا، قالَه الفرَّاءُ(٣).

والثَّالث: كَفِيلًا بِهدايَتِهِم، وقادرًا على إصْلاحِ قُلوبِهِم، ذكَرَهُ ابْنُ الأَنْباريِّ. وَذَهَب بعْضُ المَفَسِّرين إلى أنَّ هذَا منْسُوخٌ بآيةِ السَّيْفِ(٤).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه أبو حيَّان في البحر المحيط (٧/ ٦٨).

<sup>(</sup>٢) في (س): يؤخذ.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) ذكر هذا القول ابن حزم في ناسخه (ص: ٣٤٥)، قال المصنف في كتاب نواسخ القرآن (ص: ٣٩٢): للمفسرين في معنى الوكيل ثلاثة أقوال:

أحدها: كفيلًا تؤخذ بهم، قاله ابن عباس - رَضَالِتُهُ عَنْهُا -.

والثَّاني: حافظًا وربًّا، قاله الفراء.

والنَّالث: كفيلًا بهدايتهم وقادرًا على إصلاح قلوبهم، ذكره ابن الأنباري.

وعلى هذا الآية محكمة، وقد زعم بعضهم: أنها منسوخة بآية السيف، وليس بصحيح. وقال النحاس في الناسخ والمنسوخ (ص: ١٣٦ - ١٣٧): لا يحسن نسخ هذا؛ لأنه خبر، والمعنى الصحيح أنَّ النبي - ﷺ - ليس حفيظًا على من أرسل إليه بحفظ أعماله، إنها هو داع ومنذر ومبلغ - ومثله في الاختلاف - قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلٍ ﴾ كله محكم غير منسوخ.

﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّعَنَ عَلَى بَعْضٍ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ۞ ﴾ [الإسراء: ٥٥].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ لأنَّه خالِقُهم، فهدَى مَن شاء، وأضَلَ مَن شاء، وكذلِك فضَلَ بعْضَ النَّبيِّينَ على بعْضِ، وذلِك عن حكْمَةٍ منْهُ وعلْم، فخلَقَ آدَمَ بيدِه، ورَفَع إِدْريسَ، وجعَلَ الذُّريَّةَ لِنُوحٍ، واتَّخذ إبْراهيمَ خليلًا، ومُوسى كلِيهًا، وجعَل عيسى رُوحًا، وأعْطَى سُليهانَ مُلْكًا جَسِيمًا، ورَفَع محمَّدًا ﷺ فوقَ السَّمواتِ، وغفَرَ له ما تقَدَّم مِن ذنبِه ومَا تأخَرَ.

ويجُوزُ أَنْ يكُونَ المفضَّلُون أَصْحابَ الكُتُبِ؛ لأَنَّه ختَمَ الكلامَ بقوْلِه: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ وقد شرحْنَا معْنَى الزَّبُور فِي سُورة النِّساء [آية: ١٦٣].

﴿ قُلِ اَدْعُوا اَلَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ ء فَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ اَلضُّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ۞ أُولَكِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مُعْذُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٥٦ – ٥٧].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ ﴾ فِي سَبَبِ نُزولِهَا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ نفَرًا مِنَ العرَبِ كانُوا يعْبُدونَ نفَرًا مِنَ الجِنِّ، فأسْلَم الجِنُّ والنَّفَرُ مِنَ الجِنِّ فأسْلَم الجِنُّ والنَّفَرُ مِنَ العَرَبِ لا يشْعُرونَ، فنزَلَتْ هـذِه الآيَةُ والَّتي بعْدَها، رُوي عبن ابْنِ مسْعُودِ (۱).

(۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٤٧١٤)، من طريق عمرو بن علي، حدثنا يحيى، حدثنا سفيان، حدثني سليمان، عن إبراهيم، عن أبي معمر، عن عبد الله ﴿ إِلَا رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ قال: «كان ناس من الإنس يعبدون ناسًا من الجن، فأسلم الجن وتمسك هؤلاء=

والشَّاني: أنَّ المشْركِين كانوا يعْبُدونَ الملائكةَ، ويقُولونَ: هيَ تشْفَع لنَا عنْدَ اللهِ، فليَّ البُّلوا بالقحْطِ سبعَ سِنين، قِيلَ للمُّم: ﴿ أَدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم ﴾، قالَه مُقاتِلٌ (١).

والمعْنَى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم ﴾ أنَّهم آلهة ﴿ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا عَوْمِلًا ﴾ له إلى غيْرِكُم.

قُولُه تعَالى: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾.

فِي المشارِ إليهِم بـ«أُولَئِكَ» ثلاثةُ أقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ الجِنُّ الَّذِينِ أَسْلَمُوا.

والثَّاني: الملائِكةُ. وقد سبَقَ بيانُ القوْلَيْنِ.

والثَّالث: أنَّهُمُ المسِيحُ (٢)، والملائكةُ، والشَّمْسُ، والقَمَرُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

وفي معْنَى «يَدْعُونَ» قوْلَانِ:

أحدُهما: يعْبُدُونَ؛ أي: يدْعُونَهُم آلهة، وهذَا قوْلُ الأكْثرينَ.

والثَّاني: أنَّه بمعْنَى يتضرَّعُون إلى اللهِ تعَالى فِي طلَبِ الوَسِيلةِ.

=بدينهم، وأخرجه أيضًا مسلم (٣٠٣٠) من طريق عبد الصمد بن عبد الوارث، حدثني أي، حدثنا حسين، عن قتادة، عن عبد الله بن معبد الزماني، عن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن مسعود ﴿ أُولَيِكَ ٱلدِّينَ يَدْعُوكَ يَبْنَغُوكَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ قال: نزلت في نفر من العرب كانوا يعبدون نفرًا من الجن، فأسلم الجنيون والإنس الذين كانوا يعبدونهم لا يشعرون، فنزلت: ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُوكَ يَبْنَغُوكَ إِلَى رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾.

تفسير مقاتل (۲/ ۵۳٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل زيادة كلمة: وعزير، وضرب عليها، وليست في سائر النسخ الخطية.



[٤٧٩] وعلى هذا يكونُ قوْلُه: «يَدْعُونَ» راجِعًا إلى «أُولئِكَ»، ويكونُ قوْلُه: «يَدْعُونَ» راجِعًا إلى «أُولئِكَ»، ويكونُ قوْلُه: «يَبْتَغُونَ» تَمَامًا للكلام.

وعلى القوْلِ الأوَّل: يكونُ «يدْعُونَ» راجِعًا إلى المشْرِكينَ، ويكونُ قَوْلُه: «يَبْتَغُونَ» وصْفًا لـ«أُولئِك» مُستأنفًا.

وقرَأَ ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسٍ، وأبو عبْدِ الرَّحن: «تَدْعُونَ» بالتَّاءِ(١).

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: فعَلَى هَذَا الفَعْلُ مَرْدُودٌ إلى قَوْلِه تعَالى: ﴿ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ ٱلفَّرِّ عَنكُمْ ﴾ ومَن قَرأ: «يَدْعُونَ» باليَاء، قال: العربُ تنْصَرِفُ مِن الخطَابِ إلى الغَيبةِ إذا أُمن اللَّبْسُ. ومعْنَى «يَدْعُونَ»: يَدْعُونَهُم أَلْهَةً. وقد فسَّرْنَا معْنَى الوسيلةِ في المائدة [آية: ٣٥].

وفي قولِه: ﴿ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ ﴾ قولان -ذكرَهُما الزَّجَّاجُ-:

أحدُهما: أنْ يكونَ «أَيُّهُم» مرْفوعًا بالإبتداء، وخبَرُه: «أَقْرَبُ»، ويكونُ المعْنَى: يطْلُبون الوسِيلة إلى ربِّهم، ينْظُرونَ أَيُّهم أَقْرَب إليْهِ فيتوسَّلُون إلى اللهِ بهِ (٢).

والثَّانِ: أَنْ يَكُونَ ﴿ أَيُّهُمْ أَقَرَبُ ﴾ بدَلًا مِنَ الواوِ فِي ﴿ يَبْنَغُونَ ﴾ ، فيكونُ المعْنَى: يَبْتَغِي أَيُّهُم أَقَرَبُ ﴾ الوسيلة إلى اللهِ ؛ أي: يتقرَّبُ إليْهِ بالعمَل الصَّالح. بلغ.

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر عزوها في مختصر الشواذ (ص: ٧٩)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٦).

﴿ وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا فَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِٱلْكِئْبِ مَسْطُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٥٨].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا غَنُ مُهْلِكُوهَا ﴾ «إنْ المعْنى: «مَا»، والقرْيَةُ الصَّالِحةُ اللَّوتِ، والعَاصِيةُ بالعذَابِ، والكِتابُ: اللَّوحُ المَحْفُوظُ، والمسطُورُ: المكتُوبُ.

﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَنَتِ إِلَّا أَن كَنْ سِهَا ٱلْأَوَّلُونَ وَءَالَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَاْ وَمَا زُسِلُ بِٱلْآيَنتِ إِلَّا تَعْرِيفًا ۞ ﴾ [الإسراء: ٥٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَاتِ ﴾ سبَبُ نُزو لِهَا فيهِ (١) قُولَانِ:

<sup>(</sup>١) في (س): في سبب نزولها.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۲۳۳۳)، والنسائي في الكبرى (۱۱۲۲۱)، وأخرجه الطبري في تفسيره (۱/ ٤٧٦- ٤٧٧)، والحاكم في مستدركه (۲/ ٣٦٢)، والبزار (۲۲۲۰)، والبيهقي في دلائل النبوة (۲/ ١٥٥)، والضياء في المختارة (۱۰/ ۷۹- ۸۰) من طريق جرير، عن الأعمش، عن جعفر بن إياس، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: سأل أهل مكة النبي رائحه أن يجعل لهم الصفا ذهبًا، وأن ينحي الجبال عنهم، فيزرعوا، فقيل له: إن شئت أن تستأني بهم، وإن شئت أن نؤتيهم الذي سألوا، فإن كفروا أهلكوا كما أهلكت من قبلهم، قال: «لا، بل أستأني بهم» فأنزل الله عز=

والثَّانِ: قَدْ ذكرْنَاه عنِ الزُّبيْرِ فِي قَوْلِه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ ﴾ [الرعد: ٣١]. ومعنى الآية: وما منعَنا إرْسَالَ الآيَاتِ الَّتِي سأَلُوهَا إلَّا تكْذِيب الْأَوَّلِينَ، يعْنِي: أَنَّ هؤُلاءِ سأَلُوا الآياتِ الَّتِي اسْتوجَب بتكْذِيبهَا الأوَّلُونَ الأَوَّلُونَ اللهَّوَلُونَ العَذَابَ، فلم نُرسلُهَا (١) لِئلَّا يكذِّبَ بِها هؤُلاءِ، فيَهْلكُون (١) كما هلكَ أُولئك، وسُنَّة اللهِ فِي الأُمَم أنَّهم إذَا سَأَلُوا الآياتِ ثُمَّ كذَّبُوا بها عذَّبَهُم.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَءَالَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾.

قال ابن قتيسة: أي: بيِّنةً، يُريد: مُبْصَرًا بِهَا (٣). قالَ ابْنُ الأنْباري: ويجُوز أَنْ تَكُونَ «مُبصِرةً»، ويصْلُح أَن يكونَ المعْنَى: مبْصرٌ مُشاهِدُوها، فنسَب إليْهَا فعْلَ غيْرِها تجوُزًا، كها يُقال: لا أَرينَاكَ هاهُنا، فأذخل حرْفَ النَّهي على غيْرِ المنْهِي عنه؛ إذِ المعْنَى: لا تَحْضُرْ هَاهُنا، حتَّى إذا جئْتُ لم أَرك فيه.

ومَن قراً: «مَبصرةً» بفتْحِ الميمِ والصَّادِ<sup>(١)</sup>، فمعْنَاه: المبالَغةُ فِي وصْفِ النَّاقةِ بالتَّبْيانِ؛ كقوْلِهم: الوَلَدُ مِجُبُنةٌ.

<sup>=</sup>وجل هذه الآية: ﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَنَ إِلَّا أَن كَذَبَ بِهَاٱلْأَوَّلُونَ وَءَالَيْنَا تَعُودَ ٱلنَّاقَةَ مُتِصِرَةً ﴾. وقال البزار: لا نعلمه يروى عن النبي الله من وجه صحيح إلا من هذا الوجه.

<sup>(</sup>١) في (م): يرسلها.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، و(س)، وفي (م): فيهلكوا.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة عزاها الكرماني في شواذ القراءات (ص: ٢٨٢) إلى قتادة، وهي في مختصر الشواذ (ص: ٨٠) بلا ضبط.

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَظَلَمُواْ بِهَا ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فجَحَدُوا بِها (١). وقالَ [١/٤٨٠] الأَخْفَشُ: بِهَا كَانَ ظُلْمُهِم (٢).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَـٰتِ إِلَّا تَغْوِيفًا ﴾؛ أي: نُخوِّفُ العبادَ ليتَّعِظُوا.

وللمُفسِّرينَ في المرادِ بهذِه الآياتِ أرْبعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها المؤتُ الذَّرِيعُ، قالَه الحسنُ.

والثَّاني: مُعجزَاتُ الرُّسُل جعَلَها اللهُ تعَالى تخْوِيفًا للمُكذِّبينَ.

والثَّالث: آياتُ الإنْتِقامِ تخْوِيفًا مِنَ المعَاصِي.

والرَّابع: تقلُّبُ أَحُوالِ الإنْسان مِن صِغَرِ إلى شبَابٍ، ثُمَّ إلى كُهولةٍ، ثُمَّ إلى كُهولةٍ، ثُمَّ إلى مَشيبٍ؛ ليَعْتبرَ بتقلُّبِ أَحُوالِه فيَخافُ عاقبَةَ أَمْرِه، ذكرَ هذِه الأَقْوَالَ الثَّلاثةَ المَاوردِيُّ، ونَسَبَ [القوْلَ](٢) الأخيرَ منْهَا إلى إمامِنا أَحمَدَ ﷺ(٤).

﴿ وَإِذْ قُلْنَالَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِّ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّمْيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِضَيَنَا كَبِيرًا فِشَائِهِ وَٱلشَّجَوَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِى ٱلْقُرْءَانِ وَنُخَوِفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا كَبِيرًا الْمَالِينِ وَٱلشَّجَوَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِى ٱلْقُرْءَانِ وَنُخَوِفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا كَبِيرًا الْمَالِينِ وَٱللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) من (م).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٣/ ٢٥٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِٱلنَّاسِ ﴾ فيه ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: أحَاطَ علْمُه بالنَّاسِ، قالَه أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وبهِ قالَ الرَّبِيعُ بْنُ أَنَسٍ.

وقالَ مُقاتِلٌ: أَحَاطَ عَلْمُه بِالنَّاسِ، يعْنِي: أَهْلَ مكَّةَ، أَنْ يفْتحَها لِرسُولِه ﷺ<sup>(۱)</sup>. والثَّاني: أَحَاطَتْ قُدْرتُه بِالنَّاسِ، فهُم فِي قَبْضَتِهِ، قالَهُ مُجَاهِدٌ.

والثَّالَث: حَال بيْنَك وبيْنَ النَّاسِ أَنْ يَقْتُلُوكَ، لِتُبلِّغَ رَسَالَتَهُ، قالَه الحسَنُ، وقتَادةُ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِي آرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ في هذِه الرُّؤيَا قُولَانِ: أحدُهما: أنَّها رُؤْيا عيْنِ، وهي مَا رَأى ليْلَةَ أُسْرِي بِهِ مِنَ العجَائبِ والآياتِ.

رَوى عكْرِمةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: هي رُؤيا عيْنٍ رَآهَا ليْلَةَ أُسْرِي بِهِ وَيَ عَكْرِمةُ ، وَعِكْرِمةُ ، بِهِ (٢) ، وإلى هذَا المعْنَى ذَهَبَ الحسَنُ ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ ، ومُجاهِدٌ ، وعِكْرِمةُ ، ومَسْروقٌ ، والنَّخَعيُ ، وقتَادَةُ ، وأبو مالِكِ ، وأبو صالِحٍ ، وابْنُ جُريحٍ ، وابْنُ زيْدٍ في آخَرِينَ .

فعَلى هذا يكونُ معْنى الفتنةِ: الإختِبار، فإنَّ قوْمًا آمنوا بم قال، وقومًا كفَرُوا.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٥٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٣٨٨٨)، وعبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٣٠٢) (١٥٨٢)، والإمام أحمد في مسنده (١٩١٦).

ق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: المحتَ ارُ في ه فِه الرُّؤيةِ أَنْ تَكُونَ يَقظَةً، ولا فرْقَ بِينْ أَنْ يَقُولَ القائِلُ: رأَيْتُ فُلانًا رُؤيةً، ورأَيْتُه رُؤيا، إلَّا أَنَّ الرُّؤيةَ يَقِلُ اسْتعْمَا لُهُا في المنام، ويجُوذ كلُّ واحِدِ منْهُ ما في المعندينِ (١٠).

والثَّاني: أنَّهَا رُؤيا منَامٍ.

ثُمَّ فيهَا قولَانِ:

أحدُهما: أنَّ رسُولَ اللهِ ﴿ كَانَ قَدْ أُرِي أَنَّه يَدْخُلُ مَكَّةَ، هُوَ وَأَصْحَابُه، وهُو يَومِثِذِ بالمدينَةِ، فعَجَّلَ قبْلَ الأَجَلِ، فرَدَّهُ المشرِكُونَ، فقال أَنْ اللهَ عَلَى الأَجَلِ، فرَدَّهُ المشرِكُونَ، فقال أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وهذا لا يُنافي حدِيثَ المعراجِ؛ لأنَّ هذَا كان بالمدينَةِ، والمعراجَ كانَ بمكَّةَ، قالَ أبو سُليهان الدِّمشقيُّ: وإنَّها ذكرَهُ ابْنُ عبَّاسٍ علَى وجُهِ الزِّيادةِ في الإِخبَارِ لنَا أنَّ المشركِينَ بمَكَّةَ افْتُننوا برُؤيا عيْنِه، والمنافقِينَ بالمدينة افْتُننوا برُؤيا عيْنِه، والمنافقِينَ بالمدينة افْتُننوا برُؤيا نوْمِه.

والثَّاني: أنَّه أُري بنِي أُميةَ على المنَاسِر، فسَاءَه ذلِكَ، فقِيل لَه: إنَّها الدُّنْيا يُعطونَها، فسُرِّي عنْه. فالفِتنَةُ هَاهُنا: البَلاءُ، رَواه عليُّ بْنُ زَيْدِ بْنِ

<sup>(</sup>١) الزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٨٣)، وعزاه السيوطي في الـدر المنثـور (٥/ ٣١٠) إلى ابـن جريـر وابـن مردويـه.



[٤٨٠] جُدعانَ، عن سعِيدِ بن المسيّبِ(١)، وإنْ كانَ مثلُ هذَا لا يصِحُ، ولكنْ قد ذكرَه عامّة المفسّرين.

ورَوى ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ أَنَّ سِعِيدَ بْنَ المسيِّبِ قَالَ: رأَى رسُولُ اللهِ ﷺ قُومًا على منَابِرَ، فشقَّ ذلِكَ عليْهِ، وفيهِ نزَلَ: ﴿ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِٱلْقُرْءَانِ ﴾، قالَ: ومعْنَى قَوْلِه: ﴿ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾: إلَّا بِلاءً للنَّاسِ.

قَالَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: فَمَن ذَهَب إلى أَنَّ الشَّجرةَ رِجالٌ رَآهمُ النَّبِيُ ﷺ في منَامِه يصْعَدُون على المنَابرِ ؛ احْتجَّ بأنَّ الشجرةَ يُكنى بها عن المرْأةِ لِتأنِيثِهَا، وعن الجهَاعَةِ لِإجْتهاعِ أَغْصَانِها. قالُوا: ووقعَتِ اللَّعنَةُ بهؤلاءِ الَّذين كنَّى عنْهُم بالشجرَةِ.

قَالَ اللهَ سِّرُونَ: وفي الآية تقدِيمٌ وتأْخِيرٌ، تقْدِيرُه: ومَا جعلْنَا الرُّؤيا والشَّجرَةَ إلَّا فِتنةً للنَّاسِ.

# وِفِي هَذِهِ الشَّجِرَةِ ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهَا شجَرةُ الزَّقُومِ، رَواه عِكْرمةُ، عن ابْنِ عبَّاسٍ (٢)، وبهِ

(۱) أخرجه الثعلبي في الكشف والبيان (۱۱ / ۳۸۰)، والبيهقي في الدلائل (٦/ ٥٠٩)، من طريق سفيان بن عيينة، عن علي بن زيدابن جدعان، عن سعيد بن المسيب في قول الله عز وجل: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِيَ ٱرَيِّنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ قال: رأى بني أمية على المنابر فساءه ذلك، فقيل له: إنها الدنيا يعطونها فسري عنه، ﴿ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ قال: بلاء للناس. الأثر ضعيف لأجل على بن زيد بن جدعان، وفرط تشيع المأمون، وكان داعية لبدعته، وفيه أيضًا أبو صالح مختلف فيه. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٣١٠) إلى ابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل وابن عساكر.

(٢) أخرجه البخاري حديث رقم (٣٨٨٨)، ورقم (٤٧١٦)، ورقم (٦٦١٣)، والطبري في=

قالَ مُجاهِدٌ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وعِكْرِمَةُ ومسْرُوقٌ، والنَّخَعيُّ، والجمهُ ورُ.

وقالَ مُقاتِلٌ: لمَّا ذكرَ اللهُ تعَالَى شَجَرةَ الزَّقُومِ، أَلَسْتُم تعلَمُون أَنَّ النَّارَ مَعْشَر قُربشٍ! إِنَّ محمَّدًا يُحَوِّفُكُم بشجرَةِ الزَّقُومِ، أَلَسْتُم تعلَمُون أَنَّ النَّارَ تُعْرِقُ الشَّجرَ، فَهَلْ تَدْرُون مَا الزَّقُومُ؟ تحْرقُ الشَّجرَ، فَهَلْ تَدْرُون مَا الزَّقُومُ؟ فَقَال عَبْدُ الله بْنُ الزَّبعري: إِنَّ الزَّقُومَ بلِسانِ بربرٍ: التَّمْرُ والزُّبدُ، فقَال أبو فقَال عبدُ الله بْنُ الزَّبعري: إِنَّ الزَّقُومَ بلِسانِ بربرٍ: التَّمْرُ والزُّبدُ، فقَال أبو جهلٍ: يا جَارِيةُ! ابْغِينا تمْرًا وزُبدًا، فجاءَتْهُ بهِ، فقَال لِمن حوْلَه: تزَقَّمُوا جهلٍ: مِن هذَا الَّذي يُحَوِّفُكُم بهِ محمَّدٌ، فأنْ زلَ اللهُ تعالى: ﴿ وَنُحْوَفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا اللهُ تعالى: ﴿ وَنُحْوَفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا اللهُ يَعْلَى اللهُ اللهُ

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: كَانَتْ فَتْنَتُهُم بِالرُّوْيا قُولُم: كَيْفَ يَذْهَبُ إِلَى بَيْتِ المَّارِ شَجرَةً وَوْلُم: كَيْفَ يكونُ فِي النَّارِ شَجرَةً (٢٠)؟ المقدِس، ويرْجِعُ فِي ليلةٍ؟ وبالشَّجرَة قُولُهُم: كَيْفَ يكونُ فِي النَّارِ شَجرَةً (٢٠)؟

وللعُلماءِ في معْنَى الملْعُونةِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: المذْمُومةُ، قالَهُ ابْنُ عبَّاسِ.

والنَّاني: الملْعونُ آكِلُهَا، ذكرَهُ الزَّجَّاجُ.

وق الَ: إنْ لم يكُن فِي القُران ذِكْرُ لغْنِهَا، ففِيه لغْنُ آكِلِيها، قالَ: والعرَبُ تقُول لِكُلِّ طعَام مكرُوهِ وضَارٌ ملْعُونٌ<sup>(٣)</sup>.

<sup>=</sup>تفسيره (۱۷/ ۸۸۶).

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتـل (۲/ ٥٣٩)، وذكـره المـاوردي في النكـت والعيـون (٥/ ٥١)، والثعلبـي في الكشـف والبيـان (٢/ ٣٥١)، والبغـوي في معـالم التنزيـل (٧/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٨).

فأمَّا قوْلُه: ﴿ فِ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ فالمعْنَى: الَّتِي ذُكِرت في القُرآن، وهيَ مذْكُورةٌ فِي قَوْلِه: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُومِ ﴿ الْعَامُ ٱلْأَيْسِمِ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ عَامَ الرَّقُ المُعَامُ الْأَيْسِمِ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

والثَّالَث: أنَّ معْنَى «الملْعُونة»: المبْعَدَةُ عنْ منَازِلِ أهْلِ الفضْلِ، ذكرَهُ البُنْ الانْبَارِيِّ.

والقوْلُ الشَّانِ: أنَّ الشَّجرةَ المُلْعُونةَ هيَ الَّتِي تلْتَوي علَى الشَّجرِ، يعْنِي: الْكَشُوثَى، وهذا مرْوِيٌّ عن ابْنِ عبَّاسِ أيْضًا(١).

والثَّالث: أنَّ الشَّجرةَ كِنايةٌ عنِ الرِّجالِ على مَا ذكرْنَا عنْ سعِيدِ بْنِ المسيِّب. قوْلُه تعَالى: ﴿ وَنُحْوِدُهُمْ ﴾.

قَالَ ابْنُ الأَنْبَارِيِّ: مَفْعُولُ النُخَوِّفُهُمْ » مُخْذُوفٌ، تَقْدِيرُه: ونُخوِّفُهمُ العَذَابَ (١)، ﴿ فَمَا يَزِيدُهُمْ ﴾؛ أي: فَمَا يَزِيدُهمُ التَّخُويفُ ﴿ إِلَّا طُغْيَنَا ﴾، وقد ذكرْنَا معْنَى الطُّغيانِ فِي البقرة [آية: ١٥]، وذكرْنَا هُناك تَفْسِير قَوْلِه: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ الشَّجُدُولُ إِلَّا دَمَ فَسَجَدُواً ﴾ [البقرة: ٣٤].

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكِ السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا اللَّ ﴾ [الإسراء: ٦١].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٤٨٧) من طريق أبو كريب، قال: ثنا محمد بن إسماعيل بن أبي فديك، عن ابن أبي ذئب، عن مولى بني هاشم حدث، أنَّ عبد الله بن الحارث بن نوفل، أرسله إلى ابن عباس، يسأله عن الشجرة الملعونة في القرآن؟ قال: هي هذه الشجرة التي تلوي على الشجرة، وتجعل في الماء، يعني الكشوثي. وأخرجه الثلبي أيضًا في الكشف والبيان (١٦/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) البيان في غريب إعراب القرآن (٢/ ٩٣).

قوْلُه تعَسالى: ﴿ مَا سَجُدُ ﴾ قسرَأه الكُوفيُّونَ: بهمْزَتيْنِ. وقسرَأه البَاقُون: بهمْزة مُطوَّلةٍ ؛ وهذَا اسْتفْهامُ إنْ كارٍ ، يعْنِي به: لم أَكُسن لأَفْعلَ (١). [١/٤٨١]

قُولُه تعَالى: ﴿ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا ﴾ قالَ الزَّجَّاجُ: طِينًا منْصُوبٌ علَى وجْهَيْنِ: أحدُهما: التَّمْييزُ، المعْنَى: لَمَن خلقتُه مِن طِينِ.

والثَّاني: علَى الحالِ، المعْنَى: أنْشأتُه فِي حالِ كَوْنِه مِن طينٍ.

ولفُظ: ﴿ قَالَ أَرَءَيْنَكَ ﴾ جاءَ هاهُنا بغَيْر حرْفِ عطْفٍ؛ لأنَّ المعنى: قَالَ: أَأَسْجِدُ لِمَانَ خَلَقْتَ طِينًا، و ﴿ أَرَأَيْتَكَ ﴾، وهي في معنى: أَخْبِرْنِي، والحَافُ ذُكرتْ في المخاطبَةِ توْكيدًا، والجَوَابُ مُحْذُوفٌ.

والمعْنَى: أَخْبِرنِي عنْ هذَا الَّذِي كرَّمْتَ عليَّ لَمَ كرَّمْتَه عليَّ، وقد خلقْتَنِي مِن نارٍ وخلقْتَهُ مِن طِينِ؟! فحُذف هذَا؛ لأنَّ في الكلام دليلًا عليْهِ(٢).

قوْلُسه تعَسالى: ﴿ لَهِنْ أَخَرْتَنِ ﴾ قسراً ابْسنُ كَثِسِرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْسرٍو: «أَخَرْتَنِسي» بيساء في الوَصسلِ. ووقَسفَ ابْسنُ كَثِسيرٍ باليساءِ. وقسراً ابْسنُ عامِسٍ، وعاصِسمٌ، وحُسزةُ، والكِسَسائِيُّ، بغسير يساء في وصْسلِ ولَا في وقْسفٍ<sup>(٣)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿ لَأَحْتَنِكُنَّ ذُرِّيَّتَهُ ﴾ فيهِ ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: لأَسْتَوْلينَّ عليْهِم، قالَه ابْنُ عبَّاس، والفرَّاءُ(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الإقناع (ص: ١٦٧)، والنشر (٢/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: السبعة (ص: ٣٨٦)، والتيسير (ص: ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٢٧).



والثَّاني: لأُضِلَّنَّهُم، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

والنَّالَث: لَأَسْتَأْصِلَّنَّهُم؛ يُقال: احْتنكَ الجَرَادُ مَا على الأرْضِ: إذا أَكَلَه؛ واحْتنَكَ فُلانٌ ما عنْدَ فُلانٍ مِنَ العِلْمِ؛ إذا اسْتَقْصَاه، فالمعْنَى: لأَقُودَنَّهُم كَيْفَ شَنْتُ، هذا قولُ ابْن قُتيبةً (١).

فإنْ قِيلَ: مِن أَيْنَ عَلِمَ الغَيْبَ. فقَدْ أَجبُنَا عنْهُ في سُورةِ النِّساءِ [آية: ١١٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: همْ أَوْلِياءُ اللهِ الَّذِين عصَمَهُم (٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿ أَذْهَبُ ﴾ هـ ذَا اللَّفْظُ يتَضمَّنُ معْنى (٣) إِنْظاره؛ ﴿ فَمَن يَعِنِي: ذُريَّةَ آدَمَ. والموفُورُ: الموفر.

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: يُقَالَ: وفَّرْتُ مالَهُ عليْهِ، وَوَفَرْتُه، بالتَّخْفِيف والتَّشْديدِ(١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: اسْتخِف، ومنْهُ تقُول: اسْتَفَزَّ في فُلانٌ (٥٠).

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٣٨٨)، والتفسير الوسيط (٣/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) ليست في (م).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٨).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

#### وِفِي المرَادِ بصَوْتِه قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه كُلُّ داعٍ دعَا إلى معْصِيةِ اللهِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّاني: أنَّه الغِناءُ والمزَامِيرُ، قالَه مُجاهِدٌ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم ﴾؛ أي: صِخ ﴿ بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ واخْتُنهم عليْهِم بالإغْواء(١)؛ يُقال: أَجْلَبَ القوْمُ وجلَبُوا: إذَا صَاحُوا.

وق الَ الزَّجَ اجُ: المعْنَى: أَجِّعُ عليْهِم (٢) ما تقْدِرُ عليْهِ من مكايدِكَ؛ فعَلى هذَا تكونُ البَاءُ زائِدةً (٣).

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: والرَّجِلُ: الرَّجَّالةُ؛ يُقَال: رَاجِلٌ ورَجْلٌ؛ مثْلُ: تاجِرٌ وَجَالَ مُثْلُ: تاجِرٌ وَجَالَ مُثُلُ: تاجِرٌ وَصَاحِبٌ وصحْبٌ (٤).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كُلُّ خَيْلٍ تَسِيرُ فِي معْصِيةِ اللهِ، وكُلُّ رجل يسير في معصية الله(٥).

وقالَ قتادَةُ: إنَّ لَه خَيْلًا ورَجْلًا مِنَ الجِنِّ والإِنْسِ(١).

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(م): بالإغراء.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: عليهم كل، وضرب عليها، وليست في سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٨).

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك عنه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٣١٢) وعزاه إلى الفريابي وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٩١)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٨٧)، والبغوي في معالم التزيل (٥/ ١٠٥).

ورَوى حفْصٌ عن عاصِم: «بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ» بكسْرِ الجِيم، وهي قِرروي حفْصٌ عن عاصِم: «بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ» بكسْرِ الجِيم، وهي قِراءةُ ابْنِ عبَّاسٍ، وأبي رَزينٍ، وأبي عبْدِ الرَّحمنِ السُّلَميِّ(۱).

قَالَ أَبُو زِيْدٍ: يُقَالَ: رَجِلَ رَجُلٌ: للرَّاجِلِ، ويُقَالُ: جَاءَنَا حَافِيًّا رَجُلًا (٢).

وقراً ابْنُ السَّميْفع، والجَحْدَدِيُّ: «بِخَيْلِكَ ورُجَّالِكَ» برفْعِ الرَّاء وتشديدِ الجِيم مفْتوحة وبألِف بعْدَها(٢).

[ ٤٨١ / ب ] وقرأ أبو المتوكّل، وأبو الجنوزاء، وعِكْرمَةُ: «ورِجَالِكَ» بكسرِ الرَّاءِ وعِكْرمَةُ: «ورِجَالِكَ» بكسرِ الرَّاء

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَٰلِ ﴾ فيهِ أَرْبِعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّها ما كانُوا يُحرِّمُونَه مِن أنْعامِهِم، رَواه عطيَّةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٥٠). والنَّاني: الأمْوالُ الَّتي أُصِيبتْ مِن حَرام، قالَه مُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) قراءة سبعية، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٣)، التيسير (ص: ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) النوادر (ص: ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) قراءة شاذة، انظر: المحتسب (٢/ ٢٢)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة، انظر: مختصر الشواذ (ص: ٨٠)، والبحر المحيط (٧/ ٨٠)، ونقلها الزمخشري في الكشاف (٢/ ٦٧٨) بلا نسبة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٩٣) من طريق عطية العوفي عن ابن عبّاس في قوله: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَٰلِ وَٱلْأَوْلَالِ ﴾ قال: الأموال: ما كانوا يحرّمون من أنعامهم. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٣١٢) إلى ابن جريس وابن مردويه.

والثَّالث: الَّتِي أَنْفَقُوها فِي معَاصِي اللهِ، قالَهُ الحسَنُ.

والرَّابع: ما كانُوا يذْبَحُون لِآلهَتِهِم، قالَهُ الضَّحَّاكُ.

فأمَّا مشاركتُهُ إِيَّاهُم فِي الأولادِ، ففِيهَا أَرْبَعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهم أوْلَادُ الزِّنا، رَواه عطيَّةُ عن ابْنِ عبَّاسٍ (١)، وبهِ قالَ سعِيدُ بْن جُبير، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ.

والثَّاني: الموْؤُودةُ مِن أوْلَادهِم، رَواه عليُّ بْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢).

والثَّالِث: أنَّه تسْمِيةُ أَوْلَادِهِم عبِيدًا لأَوْثَانِهم؛ كعبْدِ شمْسٍ، وعبْدِ العُزَّى، وعبْدِ منَافٍ، رَواه أبو صالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٣)</sup>.

والرَّابع: ما تَجَسُوا وهَـوَّدُوا ونَصَّرُوا، وصبَغُـوا مِن أَوْلادِهم غيرَ صبغَـةِ الإسْلام، قالَـهُ الحسَنُ، وقتادَةُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَعِدْهُمْ ﴾ قد ذكرْنَاه فِي قُولِه: ﴿ يَعِدُهُمُ وَيُمَنِّيهِمْ ﴾... إلى آخر الآية [النساء: ١٢٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (١٧/ ٤٩٤) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَشَارِكُهُمُّ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ قال: أولاد الزنا. وذكره البغوي في معالم التنزيل (٥/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٩٤) من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عبَّاس، ﴿ وَشَارِكَهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ ﴾ قال: ما قتلوا من أولادهم، وأتوا فيهم الحرام.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٤٩٥) من طريق أبي صالح عن ابن عباس ﴿ وَشَارِكُهُمُ اللهُ وَاللَّهُ وَعِبْدُ شَمِس وَعِبْدُ الحَرْثُ وعِبْدُ شَمِس وَعِبْدُ فَلَانَ.

وهـذِه الآيَـةُ لفْظُها لفْظُ الأمْرِ، ومعْناهَا التَّهْدِيـدُ، ومثْلُها في الحكامِ أنْ تقُـولَ للإنْسانِ: اجْهَـدْ جَهْدَك فسَـتَرَى مَا ينْزِلُ بِـكَ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: إِذَا تَقَدَّم الأَمْرَ نَهْيٌ عَمَّا يُؤمرُ بِهِ، فمعْنَاه: الوَعِيدُ وَالتَّهْدِيدُ (۱) تَقُول للرَّجُل: لا تَدْخُلُ (۲) هـ فِه الدَّارَ؛ فإذا حاوَلَ أَنْ يدْخلَهَا؛ وَالتَّهْدِيدُ (۱) تَقُول للرَّجُل، فلسنَ تأمرُهُ بدخُولها، ولكنَّك تُوعِدُه وتُهَدَّه؛ ومثْلُه: ﴿ أَعْمَلُواْ مَاشِئْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠]، وقدْ نُهُوا أَن يعْمَلُوا بالمعَاصِي (۳).

وقالَ ابْنُ الأَنْبارِيِّ: هذا أَمْرٌ معْنَاه التَّهْدِيدُ، تَقْدِيدُه: إِنْ فعلْتَ هذَا عَاقَبْنَاك وعَذَّبْنَاك، فنُقل إلى لفْظ الأمْرِ عن الشَّرط؛ كقوْلِه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَمَن شَآءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف: ٢٩].

قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكَنَ ﴾ قد شرحْنَاه فِي الحجر [آية: ٤٢].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَكَفَى بِرَبِكَ وَكِيلًا ﴾ قالَ الزَّجَّاجُ: كفَى بهِ وكِيلًا لِأَوْلِياتِه يعْصِمُهُم مِنَ القبُول مِن إنْلِيسَ (٤).

<sup>(</sup>١) في (م): التهديد والوعيد.

<sup>(</sup>٢) في (م): لا تدخلنً.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

﴿ زَبُكُمُ الَّذِى يُزْجِى لَكُمُ الْفُلْكَ فِى الْبَحْرِ لِتَبْغُواْ مِن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ الْفُلْكَ فِى الْبَحْرِ لِتَبْغُواْ مِن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ كَانَ الْبَرِ أَعْرَضَهُمْ وَإِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ فِى الْبَحْرِ ضَلَ مَن تَذْعُونَ إِلَّا إِيَّا أَهُ فَلَمَا بَعَنكُمْ إِلَى الْبَرِ أَعْرَضَهُمْ وَالْبَرُ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ وَكَانَ الْإِنسَنُ كَفُورًا اللهُ أَفَا أَمِنتُمْ أَن يَعْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ مَاصِبًا ثُمَّ لَا يَجَدُواْ لَكُونُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاصِفًا مِن لَا يَجَدُواْ لَكُونُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ

قوْلُه تعَالى: ﴿ رَّبُكُمُ ٱلَّذِى يُزْجِى لَكُمُ ٱلْفُلْكَ ﴾؛ أي: يُسيِّرُها. قالَ الزَّجَاجُ: يُقال: (١٠). الزَّجَاجُ: يُقال: زَجَيْتُ الشَّيءَ؛ أي: قدَّمْتُه(١١).

قُولُه تعَالى: ﴿ لِتَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ ٢ ﴾؛ أي: في طلَب التِّجارَةِ.

وفِي ﴿ مِن ﴾ ثلاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّها زائِدةٌ.

والثَّاني: أنَّها للتَّبْعيضِ.

والثَّالَث: أنَّ المفْعُولَ عُذُوفٌ، والتَّقْديرُ: لِتَبْتَغُوا مِنْ فضلِه الرِّزقَ والخَيْرَ، ذكرَهُنَّ ابْنُ الأنْبَاريِّ.

قُولُه تعَالى: ﴿إِنَّهُ رَكَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ هـ ذَا الخِطابُ خاصٌ للمُؤمِنينَ، ثُم خاطَبَ المشْرِكينَ فقَال: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِٱلْبَحْرِ ﴾ يعْنِي: خوْفَ الغرَقِ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥١).

<u>@</u>

﴿ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ ﴾؛ أي: يضِلُ مَن تدْعُون (١) مِنَ الآلهةِ، إلَّا الله تعَالى. وقِيلَ (١): ضلَّ بمعْنَى: غابَ، يُقال: ضلَّ الماءُ فِي اللَّبنِ؛ إذَا غابَ. والمعْنَى: أَنَّكُم أَخْلَصْتُمُ الدُّعاءَ لله، ونسِيتمُ الأنْدادَ.

وقرَأ مُجاهِدٌ، وأبو المتوكّل: «ضَلَّ مَنْ يَدْعُونَ» باليَاءِ.

[٢٨٤/أ] ﴿ فَلَمَا نَعَ نَكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعَرَضْتُمْ ﴾ عن الإيهانِ والإِخْدلاصِ ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ كَفُورًا ﴾ يعْنِي: الكافِرَ ﴿ كَفُورًا ﴾ بنعْمةِ ربِّه.

﴿ أَفَأَمِنتُمْ ﴾ إذا خرجْتُم مِنَ البحْرِ ﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ ﴾ قرأ ابْنُ كثِير، وأب و عَمْرٍ و: «نَخْسِفَ بِكُمْ » «أَوْ نُرْسِلَ»، «أَنْ نُعِيدَكُمْ »، «فَنُرْسِل» وأب وعمْرو: «نَخْسِف بِكُمْ » ، «أَوْ نُرْسِلَ»، وعاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزة، وفنغْرِ قَكُم » بالنُّونِ في الحُلِّ. وقرأ نافِعٌ، وعاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزة، والكِسائِيُّ، باليَاء في الحُلِّ (٣).

ومعْنَى ﴿ نَخْسِف بِكُمْ جَانِبَ آلْبَرِّ ﴾؛ أي: نُعْيَبُكم (٤) ونُذْهبُكم في ناحيةِ البَرِّ، والمعْنَى: إنَّ حُكْمى نافِذٌ في البرِّ نفُوذُه في البحر.

﴿ أَوْ نُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾ فيهِ ثلاثةُ أقوالٍ:

أحدُها: أنَّ الحاصِبَ حِجارةٌ مِنَ السَّماءِ، قالَه قتَادةُ.

<sup>(</sup>١) في (م): يدعون.

<sup>(</sup>٢) في (م): ويقال.

<sup>(</sup>٣) انظر: التيسير (ص: ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) في (ر): يغيبكم.

والثَّاني: أنَّه الرِّيئُ العاصِفُ تَحْصِبُ، قالَهُ أبو عُبيدةَ (١)، وأنْشدَ الْفرزْدَقُ (٢) [ من البسيط]:

مُسْتَقْبِلِينَ شَهَالَ الرِّيحِ تَضْرِبُهُمْ بِحَاصِبِ<sup>(۱)</sup> كَنَدِيفِ الْقُطْنِ مَنْثُورِ<sup>(۱)</sup> وَقَالَ ابْنُ قُتِيهَ : الحَاصِبُ: الرِّيحُ، سُمِّيت بذلِكَ؛ لأنَّهَا تَحْصِبُ؛ أي: ترْمِي بالحَصْباءِ؛ وهِيَ الحَصَى الصِّغارُ<sup>(٥)</sup>.

وق الَ ابْنُ الأنْب ارِيِّ: ق الَ اللَّغويُّ ونَ: الحاصِبُ: الرِّيحُ الَّتِي فيهَ الحَصَى، وإنَّ اق اللَّيح: حاصبًا ولم يقُلْ: حاصِبةً؛ لأنَّ ه وصفٌ لزِم الرِّيحَ ولم يكُن لهَ المَّذِكَةِ تَوْلِهِم: حائِفٌ الرِّيحَ ولم يكُن لهَ المَدْكَرُ تَنْتَقِلُ إليْهِ في حالٍ، فكانَ بمنْزلَةِ قوْلِهم: حائِفٌ للمرْأةِ، حين لم يقُلْ: رجُلٌ حائِفٌ.

قالَ: وفيهِ جوَابٌ آخَرُ، وهوَ أنَّ نعْتَ الرِّيحِ عرِيٌّ (١) مِن علامَةِ التَّأْنيثِ، فأشْبَهَتْ بذلِك أسْماءَ المذكَّرِ، كمَا قالُوا: السَّماءُ أمْطر، والأرْضُ أنْبت.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) في (س)، و(م): للفرزدق.

<sup>(</sup>٣) في الأصل، و(ر): كحاصب، والمثبت من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٤) البيت للفرزدق؛ كما في تفسير الثعلبي (٦/ ١٤٤)، ومجاز القرآن (١/ ٣٨٥)، وتفسير الطبري (٢٠/ ٣٦)، والكامل؛ للمبرد (٣/ ٤٥)، والنكت والعيون؛ للماوردي (٣/ ٤٧)، ونديف القطن: قطع القطن المتناثرة، يريد البَرَد، شبَّهَهُ بنديف القطن في اللون.

٥) غريب القرآن (ص: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ر).

والثَّالث: أنَّ الحاصِبَ: التُّرابُ الَّذِي فيهِ حصْباء، قالَهُ الزَّجَّاجُ (۱). قوْلُه تعَالى: ﴿ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ لَكُرُ وَكِيلًا ﴾؛ أي: مانِعًا وناصرًا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ ﴾؛ أي: في البحْرِ ﴿ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾؛ أي: مرَّة أُخْرَىٰ ﴾؛ أي: مرَّة أُخْرى، والجمْع تارَّات. ﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ ٱلرِّيج ﴾ قالَ أبو عُبيدة: هي الَّتِي تَقْصِفُ : [الرِّيحُ عُبيدة: القاصِفُ: [الرِّيحُ التِّيي] (٣) تَقْصِفُ الشَّجرَ؛ أي: تخسرُه (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَيُغْرِقَكُم ﴾ وقرأ أبو المتوكل، وأبو جغفر، وشيبة، ورُويسٍ: «فتُغْرِقَكُم ﴾ وقرأ أبو المعين، وتخفيف الرّاء (٥٠). وقرأ أبو الجنوزاء، وأيُعوبُ: «فيُغَرِّقَكُم» باليّاء، وفتْحِ الغين، وتشديدِها(٢٠). وقرأ أبو رجَاءٍ مثلّه، إلّا أنّه بالتّاء (٧٠).

﴿ بِمَا كَفَرْتُمْ ﴾؛ أي: بكُفْركُم حيثُ نجوْتُم في المرَّة الأُولى، ﴿ ثُمَّ لَا تِحِدُواْ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) من (م).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٥) قراءة عشرية، انظرها في النشر (٢/ ٣٠٨)، ولمجاهد في البحر المحيط (٧/ ٨٣).

<sup>(</sup>٦) في (س): وتشديد الراء.

<sup>(</sup>۷) هي قراءة أبي عمرو من رواية السوسي على قاعدته، انظر: التيسير (ص: ٢٢)، وانظر عزو القراءة الثانية في الكامل؛ للهذلي (ص: ٥٨٨)، والنشر (٢/ ٣٠٨)، وزادا ابن مقسم وقتادة، والكل في البحر المحيط (٧/ ٨٣).

لَكُوْ عَلَيْنَا بِهِ عَبِيعًا ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: أي: مَن يَتْبَعُنَا (١) بدمائِكُم؛ أي: يُطالِبُنا (٢).

ق الَ عَبْدُ الله بْنُ عَمْرٍ و رَضَّ اللهُ عَنْهُا: ريحُ العذَابِ أَرْبعٌ: اثْنت انِ في البَرِّ، واثْنت انِ في البَرِّ: السَصَّرُ صَرُ، والعَقِيمُ، واللَّت انِ في البَحْرِ: السَصَّرُ صَرُ، والعَقِيمُ، واللَّت انِ في البَحْرِ: العاصِفُ، والقَاصِفُ<sup>(٣)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ٓ ءَادَمَ ﴾؛ أي: فضَّلْنَاهُم، قَالَ أَبُو عُبِيدةً: و «كرَّمْنَا» أَشُدُّ مِبَالغَةً مِنْ «أَكْرَمْنَا» (٤٠).

وللمُفَسِّرينَ فيهَا فُضِّلُوا بهِ أَحَدَ عشَرَ قوْلًا:

أحدُها: أنَّهم فُضِّلُوا على سائِرِ الخلْقِ غيْرَ طائفةٍ مِنَ الملائكةِ: جبْريلَ، وميكائِيلَ، وإشْرَافيلَ، وملَكِ المؤتِ، وأشْبَاهِهِم، قالَه أبو صالِحِ عن ابْنِ عبَّاسٍ.

فعلَى هذا يكونُ المرادُ: المؤمِنينَ منْهُم، ويكونُ تفْضيلُهم بالإِيمانِ. [4٨٢]

<sup>(</sup>١) في (م): يتبع.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في المطر والرعد (ص: ١٦٣) (١٧٤)، وأبو الشيخ في العظمة (٤/ ١٣٢٩) من طريق خلف بن خليفة، عن يعلى بن عطاء، عن أبيه، عن عبد الله بن عمرو، قال: "الرياح ثهان: أربع منها عذاب، وأربع منها رحمة، فأمّا العذاب منها: فالقاصف، والعاصف، والعقيم، والصرصر، قال الله تعالى: ﴿ رِيحًا صَرَّصَرًا فِي آليًا مِ عَيْسَاتٍ ﴾ [فصلت: ١٦] قال: مشؤمات، وأمّا رياح الرحمة: فالناشرات، والمبشرات، والمرسلات، والذاريات".

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٨٦).



والشَّاني: أنَّ سائرَ الحيوَانِ يأكُل بفِيهِ، إلَّا ابْنَ آدمَ فإنَّه يأكُل بيدِه، رَواه ميْمُونُ بْنُ مهْ رَانَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(۱).

وقالَ بعْضُ المفسِّرينَ: المرَادُ بهذَا التَّفْضِيلِ: أَكْلُهم بأيْدِيمِم، ونظافَةُ مَا يقْتَاتُونَه؛ إذِ الجِنُّ يقْتَاتُونَ العِظامَ والرَّوثَ.

والثَّالث: فُضِّلُوا بالعَقلِ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

والرَّابع: بالنُّطق والتَّمْييزِ، قالَهُ الضَّحَّاكُ.

والخامِسُ: بتعْدِيل القامَةِ وامْتدادِهَا، قالَه عطَاءٌ.

والسَّادس: بأنْ جعَل محمَّدًا ﷺ منْهُم، قالَه محمَّد بْنُ كعْبٍ.

والسَّابِع: فُضِّلُوا بالمطاعِم واللَّذَّات في الدُّنْيا، قالَه زيْدُ بْنُ أَسْلَمَ.

والثَّامن: بحُسْنِ الصُّورةِ، قالَه يَهان.

والتَّاسع: بتسلِيطِهِم على غيرِهِم مِنَ الخلْقِ، وتسْخِيرِ سائِرِ الخلْقِ المُن عَرِيرٍ (٣).

والعاشر: بالأمْرِ والنَّهي، ذكَرَه الماوردِيُّ (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في شعب الإيهان (٥/ ٧٧) مختصرا، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١) أخرجه البيهقي في الكشف والبيان (٣/ ٣٥٠)، والماوردي في النكت والعيون (٣/ ٢٥٧) منسوبًا للكلبي، والواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٠١)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/ ٣٥٠) إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١٧/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٦/ ١١٤).

والحادِي عشرَ: بأنْ جُعلَتِ اللِّحَى للرِّجالِ، والذَّوَائبُ للنِّساءِ، ذكرَهُ الثَّعلَبِيُّ (۱).

فإنْ قيلَ: كَيْفَ أُطلِقَ ذَكْرُ الكرَامَةِ على الكُلِّ، وفيهمُ الكافِرُ المَهَانُ؟.

فالجوَابُ مِن وجْهَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه عامَلَ الكُلُّ مُعاملةَ المكرَّم بالنِّعَم الوَافِرةِ.

والنَّانِ: أَنَّه لَّا كَانَ فيهِم مَن هوَ بهذِه الصَّفَةِ، أَجْرَى الصَّفَةَ علَى جَاعِيْهِم؛ كقوْلِه: (١١٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ ﴾ على أكْبادٍ رطِبَةٍ، وهي: الإبِلُ، والخيْلُ، والخِيْلُ، والبِغَالُ، والحَيْسُ، وهي: السُّفُن. ﴿ وَ إِنِي { الْبَحْرِ } على أعْدوادٍ يَابِسةٍ، وهي: السُّفُن. ﴿ وَرَزَقَنَاهُم مِنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ فيه قولان:

أحدُهما: الحلَالُ.

والثَّاني: المُسْتَطابُ في الذَّوقِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ فيه قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه علَى لفْظِه، وأنَّهُم لم يُفضَّلُوا على سائِر المخلُوقَاتِ.

وقد ذكرْنَا عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أنَّهُم فُضِّلُوا على سائِرِ الخلْقِ غيْرَ طائفَةٍ مِنَ الملائِكةِ. وقالَ غيرُه: بلِ الملائِكةُ أَفْضَلُ.

الكشف والبيان (١٦/ ٣٩٣).

والثَّاني: [أنَّ](١) معْنَاه: وفضَّلْنَاهم علَى جميع مِمنْ(١) خلَقْنَا. والعرَبُ قَدْ تضَعُ الأَكْثَرَ والكِثيرَ فِي موْضعِ الجمْعِ؛ كقوْلِه: ﴿ يُلْقُونَ ٱلسَّمْعَ وَأَكَثَرُهُمْ مَ كَذِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٣].

وقد رَوى أبو هُريرةَ عن رسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّه قالَ: «الْمُؤْمِنُ أَكْرَمُ عَلَى اللهِ عَنَّ وَجَلَّ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ الَّذِينَ عِنْدَهُ»(٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ يَوْمَ نَدُعُواْ ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: هوَ منْصُوبٌ علَى معْنَى: اذْكُرْ ﴿ يَوْمَ نَدُعُواْ ﴾ والمرَادُ به: يوْم القِيامةِ (٤). وقرأ الحَسنُ البَصْرِيُّ: «يوْم يَدْعُو» باليَاءِ «كُلَّ» بالنَّصْبِ. وقرأ أبو عِمْرانَ الجُونيُّ: «يَوْمَ يُدْعَى» بيَاءِ مرْفُوعةٍ، وفتْحِ العَيْنِ، وبعْدَها ألِفٌ، «كُلُّ» بالرَّفْع (٥).

<sup>(</sup>١) من (س)، و(م).

<sup>(</sup>٢) في (س)، و(م): من.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٣٩٥٤) من طريق أي اللهزم عن أي هريرة مرفوعًا بنحوه. وأخرجه البيهقي في الشعب (١/ ٣١١) (١٥٠) من رواية حماد بن سلمة عن أي المهزم عن أي المهرم عن أي هريرة موقوفًا. وهو ضعيفٌ لضعف أي المهزم، قال عنه في التقريب (ص: ٦٧٦) ترجمة (٨٣٩٧): متروك.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٥) قراءتان شاذتان، انظرهما في المحتسب (٢/ ٢٢)، ومختصر الشواذ (ص: ٨٠)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٢).

### وفي المرَادِ بإمَامِهِم أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه رَئِيسُهُم، قالَه أبو صَالِحٍ عن بْن عبَّاس، ورَوى عنْهُ سعِيدُ بْن جُبيرِ أنَّه قَالَ: إمَامُ هُدًى أَوْ إِمَامُ ضَلالَةٍ (١).

والثَّاني: عمَلُهُم، رَواه عطيَّةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، (٢) وبهِ قالَ الحسَنُ، وأبو العَاليةِ.

والثَّالَث: نَبِيُّهُم، قالَه أنَسُ بْنُ مالِكِ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وقتادَةُ، [4/8/١] وجُاهِدٌ في روايةٍ.

والرَّابِعُ: كِتَابُهُم قَالَه عِكْرِمَةُ، ومُجَاهِدٌ في روايَةٍ. ثُمَّ فيهِ قولَانِ:

أحدُهما: أنَّه كِتابُهُمُ الَّذي فيهِ أعْمِاهُم، قالَه قتادَةُ، ومُقاتلٌ (٣).

والنَّانِ: كِتَابُهُمُ الَّذِي أُنْزِل عَلَيْهِم، قَالَه الضَّحَّاكُ، وابْنُ زيْدٍ.

فعلَى القوْلِ الأوَّلِ يُقال: يَا مُتَّبِعي مُوسى، يا مُتَّبِعي عِيسى، يَا مُتَّبِعي عِيسى، يَا مُتَّبِعي محمَّدِ؛ ويُقال: يَا مُتَّبِعي رُؤساءِ الضَّلالَة. وعلَى الثَّانِ: يا مَنْ عمِلَ كذَا

<sup>(</sup>۱) تفسير سفيان الشوري (ص: ۱۷٤)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (۱۳/ ٤١١)، والتفسير البسيط (۱۳/ ٤١١)، وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٤/ ٣٥١) إلى ابن شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٠٢) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس، في قوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَدِهِمْ ﴾ قال: الإمام: ما عمل وأملى، فكتب عليه، فمن بعث متقيّا لله جَعَل كتابه بيمينه، فقرأه واستبشر، ولم يظلم فتيلًا، وهو مثل قوله: ﴿ وَإِنَّهُمًا لَإِ إِمَامِ مُبِينٍ ﴾ والإمام: ما أملى وعمل.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٥٤٢).

وكذا. وعلى الثَّالث: يا أمَّةَ مُوسى، يَا أُمَّةَ عِيسى، يَا أُمَّةَ عَمَّدِ. وعلى الرَّابع: يا أُهْلَ التَّوراةِ، يا أَهْلَ الإنْجِيلِ، يا أَهْلَ القُرآنِ، أَوْ يَا صَاحبَ الكِتابِ الَّذي فيهِ عمِلَ كذَا وكذَا.

قوْلُه تعالى: ﴿ فَأَوْلَتِهِكَ يَقْرَءُ وِنَكِتَنِهُمْ ﴾ معناها: يقْرَؤُون حسناتِهم؛ لأنَّهم أَخَذُوا كُتبَهُم بأَيْها نِهِم.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَا يُظُلَمُونَ فَتِيلًا ﴾؛ أي: لَا ينْقُصون مِن ثَوَابِهِم بقدْرِ الفَتِيل، وقد بيَّنَاه في سورة النِّساء [آية: ٤٩].

قولُ عَمَالَى: ﴿ وَمَنَكَاتَ فِي هَذِهِ الْعَمَىٰ ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، ونَافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ: ﴿ أَعْمَى فَهُ وَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى ﴾ مفتُوحَتي الميمِ. وقرأ حمْزة، والكِسائِيُّ، وأبو بحرٍ عنْ عاصِمٍ بكسرِ الميمَيْنِ. وقرأ أبو عمْرٍو: ﴿ فِي هَذِهِ أَعْمَى ﴾ بفتْحِهَا(١).

وفي المشَارِ إليْهَا بـ «هَذِهِ» قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها الدُّنْيا، قالَه مُجاهِدٌ.

ثُمَّ في معننى الكلامِ خمسة أقوالٍ:

أحدُها: مَن كانَ فِي الدُّنْيَا أَعْمَى عن معْرِفةِ قُدْرةِ اللهِ فِي خلْقِ الأشياءِ، فهوَ عبَّا وُصِف له فِي الآخِرَة أَعْمَى، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢).

<sup>(</sup>١) قراءات سبعية، انظرها في: السبعة (ص: ٣٨٣)، والتيسير (ص: ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (١/ ٢٤٤) (٢٦) من طريق أبي روق، عن الضَّحاك، عن ابن عباس رضي الله عنها، شم قال: ﴿ وَمَن كَاكَ فِي هَذِهِ أَعْمَى ﴾، يقول: من كان في=

والثَّاني: مَن كانَ في الدُّنْيا أعْمَى بالكُفْر، فهوَ في الآخِرَة أعْمَى؛ لأَنَّه في الدُّنْيا تُقبَل توْبتُه، وفِي الآخِرَةِ لا تُقْبَل، قالَه الحسَنُ.

والنَّالَث: مَن عمِيَ عنْ آيَاتِ اللهِ في الدُّنْيا، فهوَ عنِ الَّذي غُيِّب عنْ مَن أُمُورِ الآخِرةِ أَشَدُّ عمِّي.

والرَّابع: مَن عمِيَ عَن نِعَمِ اللهِ الَّتِي بيَّنَها في قوْلِه: ﴿ رَّبُكُمُ ٱلَّذِى يُرْجِى لَكُمُ ٱلْفَاكُ فِ ٱلْمَحْرِ ﴾ ... إلى قوْلِه: ﴿ وَتَفْضِيلًا ﴾ فهو في الآخِرَة أعْمَى عن رشَادِه وصَلاحِه، ذكرَهُما ابْنُ الأنْبَاريِّ.

والخامِس: مَن كانَ فيهَا أَعْمَى عنِ الحُجَّةِ، [فهُ وَ في الآخِرةِ أَعْمَى عن الحُجَّةِ، [فهُ وَ في الآخِرةِ أَعْمَى عن الجنَّةِ](١)، قالَه أبو بكر الورَّاقُ.

والثَّاني: أنَّها النَّعَمُ. ثُمَّ في الكلَّامِ قو لَانِ:

أحدهما: مَن كانَ أعْمَى عن النِّعَم الَّتِي تُرى وتُشاهَدُ، فهوَ في الآخِرَةِ الَّتِي لُم تُر أعْمَى، رَواه عِكْرمَةُ عن ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٢)</sup>.

والشَّاني: مَن كانَ أَعْمَى عن معْرِفة حقَّ اللهِ تعَالى فِي هذِه النَّعَمِ اللهُ عَلَى اللهِ عَالَى فِي هذِه النَّعَمِ المَذْكُورة فِي قَوْلِه: ﴿ وَلَقَذْكُرَّمْنَا بَنِيَ ادَمَ ﴾ ولم يُؤد شُكرهَا، فهوَ فيهَا بيْنَه وبيْنَ اللهُ مَّا يُتقرَّب به إليه أَعْمَى ﴿ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾، قالَه السُّدِّيُّ.

<sup>=</sup>الدنيا أعمى عما يرى من قدري من خلق السماء والأرض والجبال والبحار والناس والدواب، وأشباه هذا، فهو عما وصفت له في الآخرة ولم يره أعمى وأضل سبيلًا يقُول: وأبعد حجة"، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤١٤).

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٠٣).

ق الَ أبوع لِيِّ الفارِسيُّ: ومعْنَى قوْلِه: ﴿ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ آعْمَىٰ ﴾؛ أي: أشد عمّى؛ لأنّه كانَ في الدُّنيا يُمكِنُه الخرُوجُ عنْ عَمَاهُ بالإسْتِدلالِ، ولا سبِيلَ له في الآخِرةِ إلى الخُروجِ مِنْ عَمَاهُ. وقِيلَ معْنَى العَمَى فِي الآخِرةِ: أنّه لا يهْتدي إلى طريقِ الشَّوابِ، وهذَا كلُّه مِن عمَى القلْبِ(۱).

[٤٨٣] فإنْ قيلَ: لِمَ قَالَ: ﴿ فَهُوَ فِ ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ ولَمْ يقُل: أشَدَ عمّى ؛ لأنَّ العمَى خلْقةٌ بمنزِلة الحُمْرةِ، والنُّرْقةِ، والعرَبُ تقُول: ما أشَدَّ سَوادَ زيْدٍ، ومَا أَبْينَ زُرقَةَ عمْرِو، وقلَّمَا يقُولُون: مَا أَسْودَ زيْدًا، ومَا أَزْرقَ عمْرًا؟

فالجوابُ: أنَّ المرادَ بهذَا العمَى عمَى القلْبِ، وذلِك يتَزايَدُ ويحدُثُ منْ هُ شيْءٌ بعْدَ شيْء، فيُخالِف الخِلق اللازمَة الَّتِي لا تزيدُ؛ نحوُ: عمَى العَيْنِ، والبَياضُ، والحُمْرةُ، ذكرَهُ ابْنُ الأنْبَاريِّ.

﴿ وَإِن كَادُوا لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْنَا غَيْرَةً, وَإِذَا لَآتَكَ ذُوكَ خَلِيدًا ﴿ آَنَ وَلَوْلَا أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ آَنَ فَيَنْنَاكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ آَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا نَصِيرًا ﴿ آَنَ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) الحجة للقراء السبعة (٥/ ١١٣).

# قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ ﴾ فِي سَبَبِ نُزوهِا أَرْبَعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ وفْدَ ثقِيفٍ أَتُوا رَسُولَ اللهِ فَضَالُوا: متَّعْنَا باللَّاتِ سنَةً، وحرِّمْ وَادِينا كَمَا حَرَّمْتَ مكَّةَ، فأبى ذلك، فأَقْبَلُوا يُكثرونَ مسْألتَهُم، وقالُوا: إنَّا نُحبُ أَنْ تعْرِفَ العرَبُ فضْلَنَا عليْهِم، فإِنْ خشِيتَ أَنْ تقُولَ<sup>(۱)</sup> وفالُوا: إنَّا نُحبُ أَنْ تعْرِفَ العرَبُ فضْلَنَا عليْهِم، فإِنْ خشِيتَ أَنْ تقُولَ اللهِ اللهِ العرَبُ: أَعْطَيْتَهُم مَا لم تُعْطِنا، فقُلْ: اللهُ أَمَرَنِي بذلِكَ؛ فأمْسَكَ رسُولُ الله الله العرَبُ: وَاه عطَاءٌ عن ابْنِ عبّاسٍ (۱). عنهُم، ودَاخَلَهُم الطَّمَعُ، فنزَلَتْ هذِه الآية ، رَواه عطَاءٌ عنِ ابْنِ عبّاسٍ (۱).

ورَوى عطِيَّةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أنَّهُم قالُوا: أجِّلْنَا سنَةً، ثُم نُسْلِم وَنَكْسِر أَصْنَامَنَا، فَهَمَّ أَنْ يُؤَجِّلَهُم، فنزَلَتْ هنذِه الآيَةُ(٣).

والشَّاني: أنَّ المشْركينَ قالُوا للنَّبِيِّ ﷺ: لا نَكُفُ عنْكَ إلَّا بِأَنْ تُلِمَّ بِآلُهُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>١) في (م): يقول.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن شبة في تاريخ المدينة (۲/ ۰۱۰ – ٥١١) من طريق موسى بن إسهاعيل، قال حدّثنا حماد، عن الكلبي، والعسكري في الأوائل (ص: ١٠٥) من طريق الجوهري، قال حدثنا بن سلمة، عن الكلبي أيضًا. وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٦١/ ٤٠٨) عن ابن عبّاس، والواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٨٩)، والتفسير البسيط (١٣/ ٤١٩) بلا سند منقطعة - عن عطاء، عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٠٧) من طريق عطية العوفي عن ابن عبّاس قوله:

﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى َأَوْحَبِنَا ٓ إِلَيْكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْنَا عَنْرَهُ وَإِذَا لَآتَعَنَدُوكَ خَلِيلًا ﴾
وذلك أن ثقيفًا كانوا قالوا للنبيّ ﷺ: يا رسول الله أجّلنا سنة حتى يُهُدى لآلهتنا،
فإذا قبضنا الذي يُهُدى لآلهتنا أخذناه، ثم أسلمنا وكسرنا الآلهة، فهم رسول الله ﷺ أن
يعطيهم، وأن يؤجّلهم، فقال الله: ﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدْكِدَتَ تَرْكَنُ إِلِيَهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴾،
والأثر ضعيف من الطريقين؛ طريق العوفي وعطاء، ولا يخفى طريق الكلبي.



وَاللهُ يعْلَمُ أَنِّي لَكَارِهُ؟» فنزَلَتْ هـنِهِ الآية، قالَه سـعِيدُ بْنُ جُبيرِ (۱).

وهـذَا باطِلٌ لا يُجُوزُ أَنْ يُظَنَّ برسُولِ اللهِ عَلَى ولا مَا ذكرْنَا عن عطيَّةَ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

والثَّالَث: أنَّ قُريشًا خَلَوْا برَسُول اللهِ ليْكَةً إلى الصَّبَاحِ يُكلِّمُونَهُ ويُفَخِّمُونَهُ، ويقُولُونَ: أنْتَ سيِّدُنا وابْنُ سيِّدِنا، ومَا زَالُوا بهِ حتَّى كادَ يُقارِبُهم فِي بعْضِ مَا يُريدُونَ، ثُمَّ عَصَمَهُ اللهُ مِن ذلِكَ، ونزَلَتْ هذه الآيةُ، قالَ هُ قَيادَةُ(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري (۱۷/ ۰۰)، من طريق يعقوب القُمَّي، عن جعفر، عن سعيد، قال: كان رسول الله الله المحجر الأسود، فمنعته قريش، وقالوا: لا ندَعُه حتى يلمَّ بآختنا، فحدّث نفسه، وقال: ما عَلَىَّ أَنْ أُمَّ بِها بَعْدَ أَنْ يَدَعُونِي أَسْتَلِمُ الحَجَر، وَالله يَعْلَمُ أَنِي لَمَنا كارةٌ، فَأَبِي الله، فَأَنزلَ الله: ﴿ وَلِن كَادُوالْيَقْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ يَعْلَمُ أَنِي لَمَنا كارةٌ، فَأَبِي الله، فَأَنزلَ الله: ﴿ وَلِن كَادُوالْيَقْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ لِنَقْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُ ﴾ ... الآية، وهذه الرواية من رواية ابن حميد - محمد بن حميد بن حيد بن حيان - أحد حذاق الكذب، كان يأخذ أحاديث الناس فيقلب لبعضها على بعض، وكان يركب الأسانيد... وكان يحدُّث بها لم يسمعُه. انظر: تذكرة الحفاظ (۲/ ٤٩١)، وميزان الاعتدال (۳/ ۰۵۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري (۱۷/ ۷۰۰)، من طريق بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة ﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدنَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنًا قَلِيلًا ﴾ ذكر لنا أن قريشًا خلوا برسول الله ﷺ ذات ليلة إلى الصبح يكلمونه ويفخمونه ويسودونه ويقاربونه، وكان في قولهم أن قالوا: إنك تأتي بشيء لا يأتي به أحد من الناس، وأنت سيدنا وابن سيدنا، فها زالوا يكلمونه حتى كاد أن يقارفهم، ثم منعه الله وعصمه من ذلك، فقال: ﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدنَ تَرْكَنُ لَكَ عَلَى الكشف إليَّهِمْ شَيْنًا قَلِيلًا ﴾، وذكره السمرقندي في بحر العلوم (۲/ ٣٢٣)، والثعلبي في الكشف والبيان (۱۲/ ۲۰۶)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ۲۹۷).

والرَّابِعُ: أنَّهُ مَ قَالَ والِرسُول اللهِ عَلَى: اطْرُدْ عنْكَ سُقَاطِ النَّاسِ، ومَوَالِيهِ م، وهُ وَلاءِ الَّذِين رائِحتُهُ م رَائِحةُ الضَّأْنِ، وذلِك أنَّه م كانُوا يلْبَسُون الصُّوف، حتَّى نُجالِسَكَ ونسْمَعَ منْكَ، فهَ مَّ رسُولُ اللهِ عَلَى أنْ يفعَلَ مَا يسْتَدْعِي بِهِ إسْلامَهُم، فنزَلَتْ هذِه الآيَاتُ(۱)، حكاهُ الزَّجَّاجُ؛ يفعَلَ مَا يسْتَدْعِي بِهِ إسْلامَهُم، فنزَلَتْ هذِه الآيَاتُ(۱)، حكاهُ الزَّجَّاجُ؛ قالَ: ومعْنَى الحكلام: كادُوا يفْتِنُونَكَ، ودخلَتْ إِنْ واللَّامُ للتَّوْكِيدِ(۱).

قَـالَ المَفَـسِّرونَ: وإنَّـما قـالَ: ﴿ لَيَفْتِنُونَكَ ﴾؛ لأنَّ فِي إعْطَائِهِـم مَـا سـأَلُوا مُخَالفـةً كُخُـم القُـرآنِ.

قُولُ مَعَ الى: ﴿ لِلَغْتَرِى ﴾؛ أي: لِتَخْتِلِ قَ ﴿ عَلَيْ نَاعَ يُرَهُ ﴾ وه و قولُ من الله أَمَرَ فِي بذلِك ، ﴿ وَإِذَا ﴾ لو فعلْ تَ ذلِكَ ﴿ لَآتَغَنَدُوكَ خَلِيلًا ﴾؛ أي: وَاللَّوك وصافَ وك.

قولُه تعَالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَلْنَاكَ ﴾ على الحقّ؛ لِعصْمَتِنَا إِيَّاكَ ﴿ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ ﴾؛ أي: همَمْتَ وقارَبْتَ أَنْ تميلَ إلى مُرادِهِم ﴿ شَيْئَا قَلِيلًا ﴾ [٤٨٤]] قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: وذلِك حينَ سكَتَ عنْ جَوَابِمِم، واللهُ أَعْلَم بنِيَّتِهِ (٣).

<sup>(</sup>۱) عزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٣١٨) إلى ابن أبي حاتم عن جبير بن نفير رضي الله عنه: أنَّ قريشًا أتوا النبي الله فقالواله: إن كنت أُرسلت إلينا فاطرد الذين اتبعوك من سقّاط الناس ومواليهم؛ لنكون نحن أصحابك، فركن إليهم، فأوحى الله إليه: ﴿ وَإِن كَانُوا لَيْفَتِنُونَكَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٢٠)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٢٠).

وقالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: الفعْلُ فِي الظَّاهِ لِلنَّبِيِّ ﷺ، وفي البَاطِنِ للمُشْرِكِينَ، وتَقْدِيهُ وَ: لَقَدْ كَادُوا يَرْكِنُونَكَ إليْهِم، وينْسِبُون إليْكَ ما يشْتَهُونَه مَّا تَكْرَهُه ، فنسَب الفِعْلَ إلى غيْرِ فاعلِه عنْدَ أمْنِ اللَّبسِ؛ كمَا يقُول الرَّجُلُ للرَّجُل: كذْتَ تَفْعَلُ فعْلًا يقْتُلُكَ غيْرُك للرَّجُل: كذْتَ تَفْعَلُ فعْلًا يقْتُلُكَ غيْرُك للرَّجُل: هُولَكَ عَيْرُك عِينَ اللَّهِ مِنْ أَجْلِه ؛ فهذَا مِنَ المجازِ والإتِّسَاعِ وشبيه بِهذَا قوْلُه: ﴿ فَلَا تَعُوثُنَ إِلّا مِنْ المُعْرِفُ فَا المُوضِعِ (١٠). وقولُ القَائِل: لَا أَرِينَكَ فِي هذَا المؤضِع (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ إِذَا لَأَذَقَٰنَكَ ﴾ المعننى: لو فعلْتَ ذلِك الشَّيْءَ القَلِيلَ ﴿ إِذَا لَّأَذَقَٰنَكَ ضِعْفَ ﴾؛ أي: ضِعْف عندابِ الحيَاةِ ﴿ وَضِعْفَ ﴾ عنذابِ ﴿ الْمَمَاتِ ﴾، ومثلُه قولُ الشَّاعِرِ [من الكامل]:

..... وَاسْتَبَّ بَعْدَكَ يَا كُلَّيْبُ الْمَجْلِسُ (٢)

أي: أهْلُ المجلِس.

وق الَ ابْنُ عبَّاسٍ: ضعْفَ ع ذَابِ الدُّنْيا والآخِرَةِ (٣). وكانَ رسُولُ اللهِ

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه مكتيٍّ في الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ٤٣٥٨)، وأبو حيَّان في البحر المحيط (٧/ ٩٠).

<sup>(</sup>۲) البيت للمهله ل أخي كليب؛ كها في الأمالي؛ لأبي على (۱/ ٩٥)، وديوان المعاني (۲/ ١٧٦)، والحامل؛ (٢/ ١٧٦)، والحامل؛ للمبرد (۱/ ٢٠١)، والعقد الفريد (٣/ ٢٠٠)، وصدره:

نُبُّتُ أَنَّ النَّارَ بَعْدَكَ أُوقِدَتْ \*\*\* ......

واستب القوم: تسابوا. يريد أنه كان لا توقد مع ناره نار لعظم ناره وعمومه بالإطعام، وأنه كان لهيته لا يتساب الناس في مجلسه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٠٩)، من طريق عطية العوفي عن ابن عبَّاس،=

ر الله عُصُومًا، ولكنَّهُ تخوِيفٌ لِأُمَّتِه؛ لئَلَّا يرْكَنَ أَحَدٌ مِنَ المؤمِنينَ إلى أَحَدٍ مِنَ المؤمِنينَ إلى أَحَدٍ مِنَ المشرِكينَ في شيءٍ مِنْ أَحْكامِ اللهِ وشَرائعِهِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ فِي سَبَبِ نُزولَهَا: قُولُانِ:

أحدُهما: أنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْ لَمَا قدِمَ المدينَةَ، حسَدَتْهُ اليهُ ودُ علَى مقَامِهِ بِالمدينَةِ، وكرِهُ وا قُرْبَهُ، فأَتُوهُ، فقَالُوا: يَا مُحُمَّدُ! أَنِسِيٌّ أَنْتَ؟ قالَ: «نَعَمُ!» قالُوا: فوَاللهِ لقَدْ علِمْتَ مَا هذِهِ بأَرْضِ الأَنْبِياءِ، وإنَّ أَرْضَ الأَنْبِياءِ الشَّامُ، فإنْ كُنْتَ نَبِيًا فَانْتِ الشَّامَ، فنزَلَتْ هذِه الآيةُ، قالَه أبو صَالِحِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١).

وقى الَ سَعِيدُ بْنُ جُبِيرٍ: هَمَّ رَسُولُ الله ﷺ أَنْ يَشْخَصَ عَنِ المَدينَةِ، فَنزَلَتْ هَـذِه الآيـةُ (٢).

<sup>=</sup>قول، : ﴿ إِذَا لَّأَذَفْنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ يعني: ضعف عذاب الدنيا والآخرة. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ٣١٩) إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۰۱۰) من طريق محمد بن عبد الأعلى، قال: ثنا المعتمر بن سليمان، عن أبيه، قال: زعم حضر ميّ أنه بلغه أن بعض اليهود قال للنبيّ المعتمر بن سليمان، عن أبيه، قال: زعم حضر ميّ أنه بلغه أن بعض اليهود قال للنبي على: إنَّ أرض الأنبياء أرض السام، وإن هذه ليست بأرض الأنبياء، فأنزل الله: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾. وذكره السمر قندي في بحر العلوم (۲/ ۵۲۲)، والبعليي في الكشف والبيان (۱۲/ ۲۱۱)، والبعوي في معالم التنزيل (٥/ ١١٢) من رواية الكلبي.

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي الدر المنثور (٥/ ٣٢٠) وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن سعيد بن جُبير رضي الله عنه قَالَ: قَالَ الْمُشْرِكُونَ للنَّبِي ﷺ: كَانَت الْأَنْبِيَاء عَلَيْهِم الصَّلَاة وَالسَّلَام يسكنون الشَّام فهالك وَالْمَدينَة فَهَمَّ أَن يشخص فَأنُول الله تَعَالَى ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِرُّونَكَ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ ... الْآية.



وق الَ عَبْدُ الرَّحَ نِ بْنُ غَنْمٍ: لَمَا قَالَتْ لَهُ اليَهُودُ هذَا: صدَّقَ مَا قَالُوا، وغَزَا غزْوَةَ تَبُوكَ لَا يُريد إلَّا الشَّامَ، فلمَّا بلَغَ تَبُوكَ، نزَلَتْ هذِه الآيةُ(١).

والشَّاني: أنَّهَ مُ المشْرِكُ ونَ أهْ لُ مكَّ لَهَ هَمُّ وا بإِخْ رَاجِ رسُ ولِ اللهِ عَلَيْ مِن مكَّ لَهُ الأَيلَةَ الْحَبِ ارًا علَّا هَمُّ وا بهِ، قالَ همَّ وأنْ زَل هذه الآيلة إخبارًا علَّا هَمُّ وا بهِ، قالَ همَّ الحسَنُ، ومُجَاهِدٌ.

وق الَ قت ادَةُ: هَمَّ أَهْلُ مكَّةَ بإخْراجِه مِن مكَّة، ولوْ فعَلُوا ذلِك ما نُوظِرُوا، ولكنَّ اللهَ كفَّهُم عنْ إخْراجِه حتَّى أَمَرَهُ بالخُروج (٢).

(۱) أخرجه الثعلبي في الكشف والبيان (۱٦/ ٤١٢) من طريق روح بن عبادة، قال: حدثنا عبد الحميد بن بهرام، قال: حدثنا شهر بن حوشب، قال: حدثنا عبد الرحمن بن غنم رضي الله عنه أنَّ اليهود أتوا النبي وقالوا: يا أبا القاسم! إن كنت صادقًا أنك نبي فالحق بالشام، فإنها أرض المحشر والمنشر وأرض الأنبياء، فصد ق رسول الله والنه الله الله فغزا غزوة تبوك، لا يريد بذلك إلا الشام، فلما بلغ تبوك أنزل الله تعالى عليه آية من سورة بني إسرائيل بعد ما ختمت السورة و و إن كادُوا كَيَستَغِزُونك عليه آية من سورة بني إسرائيل بعد ما ختمت السورة و و إن كادُوا كَيَستَغِزُونك تبعث. وذكره الواحدي في أسباب النزول (ص: ٢٩٨)، والحافظ ابن كثير في تفسير القرآن العظيم (٩/ ٥٠) نقلًا عن البيهقي بطريق عبد الحميد بن بهرام عن شهر بن حوشب، عن عبد الرحمن بلفظ المصنف، ثم قال ابن كثير: وفي هذا الإسناد نظر، والأظهر أن هذا ليس بصحيح، فإنَّ النبي - والحافظ الن كثير: وفي هذا الإسناد نظر، غزاها امتثالًا لقوله تعالى: ﴿ قَالُوا اللَّذِينَ النَوْ اللَّهِ وَلا يُكْرَمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَعْرَمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَعْرَمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَكِينُونَ وَلا يُحْرَمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَالنَّ يَعْطُوا الْعِرْيَة عَن يَدِ وَهُمْ صَنْغُونَ كَا يَدْ وَلا النفي مَا يَعْدُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَرْمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَلَا يَعْرَمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا اللَّهِ عَن يُو وَلَمُ مَنْ صَوْدَ مَن أَلِوبَ اللَّهِ عَن يَدِ وَهُمْ صَنْعُونَ كَالْتِ وَلَا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَن يَا وَعَرَاها ليقتص وينتقم عمن قتل أهل مؤتة من أصحابه.

(٢) أخرجه الطبري (١٧/ ٥١٠) من طريق بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله: ﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِرُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۖ وَإِذَا لَّا يَلْبَثُونَ خِلَاهَكَ =

وقِيلَ: مَا لَبِثُوا بَعْدَ ذَلِكَ حَتَّى بَعَثَ اللهُ عَلَيْهِمَ الْقَتَلَ بَبَدْرٍ.

فعَلَى القولِ الأَوَّلِ، المشَارُ إليْهِم، اليَهُودُ، والأَرْضُ: المدِينَةُ. وعلَى الشَّاني: هم المشرِكُونَ، والأَرْضُ: مكَّةُ. وقد ذكرْنَا معْنَى الإسْتِفْزازِ آنفًا الشَّاني: هم المشرِكُونَ، والأَرْضُ: مكَّةُ. وقد ذكرْنَا معْنَى الإسْتِفْزازِ آنفًا [الإسراء: ٦٤]، وقيل: المرادُبهِ هَاهُنا: القتْلُ، لِيخْرِجُوه مِنَ الأَرْضِ كُلِّها؛ رُويَ عن الحسن.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍه، وأبو بكْرٍ عنْ عاصِمٍ: ﴿ خَلْفَكَ ». وقرأ ابْنُ عامِرٍ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ، وحفْصٌ عنْ عاصِم: ﴿ خِلَافِكَ »(١).

[٤٨٤] ب

قَالَ الأَخْفشُ «خِلَافِكَ» في معْنَى «خَلْفَكَ» (٢).

والمغننى: لَا يلْبَشُون بعْدَ خُروجِكَ ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾؛ أي: لوْ أَخْرَجُوكَ لَا سَيْنَاهُم بعْدَ خُروجِكَ بقلِيلٍ، وقدْ جازَاهُمُ اللهُ علَى مَا هَمُّوا بهِ، فَقَدَلَ صِنَادِيدَ اللشْرِكِينَ بَبَدْرٍ، وقَدَل مِنَ اليهُود بنِي قُريظةَ، وأَجْلَى النَّضِير.

وقى الَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: معْنَى الحكلامِ: لَا يلْبَثُونَ عَلَى خِلافِكَ ومُحَالَفَتِكَ، فَسَقَط حَرْفُ الخَفْضِ.

<sup>(</sup>١) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٣)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٤١).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٢٥).

0

وقراً أبو رَزين، وأبو المتوكِّل: «خُلَّافُكَ» بضَمَّ الخَاء، وتشديدِ السَّام، ورفْع الفَاءِ (۱).

قُولُه تعَالى: ﴿ سُنَّةً مَن قَدْ أَرْسَلْنَا ﴾.

قَالَ الفَرَّاءُ: نَصَبَ السُّنَّةَ عَلَى العَذَابِ المَضْمَرِ؛ أي: يُعَذَّبُونَ كَسُنَّتِنَا فِيمَنْ أَرْسَلْنَا(٢). وقَالَ الأَخْفَشُ: المعْنَى: سَنَّهَا سُنَّةً (٣).

وق الَ الزَّجَّاجُ: انْتَصَبَ بِمعْنَى: «لَا يلْبَثُونَ»، وتأْوِيلُه: إنَّا سَنَنَّا هذِه السُّنَّة فيمَنْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ أَنَّهُم إِذَا أَخْرَجُوا نَبِيَّهُم أَوْ قَتَلُوه، لم يلْبَثِ العذَابُ أَنْ ينْزِلَ بِمِ (٤٠).

﴿ أَقِهِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اليَّلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشُهُودَا ﴿ فَيَ وَمِنَ الْيَلِ فَتَهَجَدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَعْمُودًا ﴿ مَثُهُودَا ﴿ مَثُهُودَا ﴿ مَثَامًا مَعْمُودًا ﴿ مَثَامًا مَعْمُودًا الْ اللهُ وَقُل رَبِّ الدِّنِي مُدْخَل صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَنَا نَصِيرًا وَقُل رَبِ الدِّنِي مُدْخَل صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَنَا نَصِيرًا اللهُ مَا اللهُ الله

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْهَ ﴾؛ أي: أدِّهَا ﴿ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾؛ أي: عنْدَ دُلُوكِهَا. وذَكَر ابْنُ الأَنْبارِي فِي اللَّام قوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها بمعْنَى «في».

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٣)، والبحر المحيط (٦/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٢/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٥).

والنَّانِ: أَنَّهَا مُؤكَّدةٌ؛ كَقُولِه: ﴿ رَدِفَ لَكُم ﴾ [النمل: ٧٧].

قَالَ أَبُو عُبِيدةَ: دُلُوكُها: مِن عَنْد زَوَالِمَا إِلَى أَنْ تَغِيبَ(١).

وقالَ الزَّجَّاجُ: مِيْلُها وقْتَ الظَّهِيرةِ دُلُوكٌ، ومِيْلُها للغُروبِ دُلُوكٌ (٢).

وق الَ الأزْهَرِيُّ: معْنَى الدُّلُوكِ فِي كَلَامِ العرَبِ: الرَّوَالُ، ولِذلِكَ قِي كَلَامِ العرَبِ: الرَّوَالُ، ولِذلِكَ قِيلَ للشَّمْسِ إِذَا زَالَتْ نصْفَ النَّهارِ: دَالِكةٌ، وإذَا أَفَلَتْ: دَالِكةٌ؛ لأنَّها فِي الحَالَتَ يُنِ (٣) زَائِلةٌ (٤).

وللمُفَسِّرينَ في المرَادِ بالدُّلُوك هَاهُنا قولان:

أحدُهما: أنَّه زَوالْهَا نصْفَ النَّهارِ.

رَوى جابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ قَالَ: دَعْوتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ ومَنْ شَاءَ مِنْ أَصْحابِه، وطَعِمُوا (٥) عنْدِي، ثُمَّ خرَجُوا حِينَ زالَتِ الشَّمْسُ، فخَرَج رسُولُ اللهِ ﷺ، وقالَ: «اخْرُجُ يَا أَبُا بَكُمٍ » فهَذَا حِينَ (١) دَلَكَتِ الشَّمْسُ (٧)؛ وهذَا قَوْلُ اللهِ ﷺ، وقالَ: «اخْرُجُ يَا أَبُا بَكُمٍ » فهذَا حِينَ (١) دَلَكَتِ الشَّمْسُ (٧)؛ وهذَا قَوْلُ

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه (۳/ ۲۵۵).

<sup>(</sup>٣) في (م): الحالين.

<sup>(</sup>٤) تهذيب اللغة (١٠/ ٦٩).

<sup>(</sup>٥) في (س)، و(م): فطعموا.

<sup>(</sup>٦) في (م): حيث.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري (١٧/ ٥١٨) من طريق محمد بن أبي ليلى، عن رجل، عن جابر بن عبد الله، قال: دعوت نبيّ الله ومن شاء من أصحابه، فطعموا عندي، ثم خرجوا حين زالت الشمس، فخرج النبيّ الله فقال: "اخرُجْ يا أبا بَكْرٍ قَدْ دَلَكَتِ الشَّمْسُ"،=



ابْنِ عُمرَ، وأبي بَرْزة، وأبي هُريرة، والحَسنِ، والشَّعْبيِّ، وسعِيدِ بْنِ جُبيرٍ، وأبي العَالِيةِ، وهُجَاهِ، ومُقاتلٍ، وهوَ العَالِيةِ، ومُجَاهِ بِهُ ومُقاتلٍ، وهوَ الخَيارُ الأَزْهَرِيِّ.

ق الَ الأزْهَ ريُّ: لِتكونَ الآيَةُ جامعةً للصَّلُواتِ الخَمْسِ، فيكُونُ المَعْنَى: أَقِمِ الصَّلاةَ مِن وقْتِ زَوالِ الشَّمْسِ إلى غسَقِ اللَّيْلِ، فيَدْخُل فيهَا العُنَى: أقِم الصَّلاةَ مِن وقْتِ زَوالِ الشَّمْسِ إلى غسَقِ اللَّيْلِ، فيهُا العُمْسَاءَانِ، ثُمَّ قالَ: ﴿ وَقُرْءَانَ الْأُولَى، والعَصْرُ، وصَلَاتَا غسَقِ اللَّيْلِ؛ وهُما العِشَاءَانِ، ثُمَّ قالَ: ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَحْرِ ﴾، فهذِه خُسسُ صلَواتٍ (١).

والشَّاني: أَنَّه غُروبُها، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، والنَّخَعيُّ، وابْنُ زيْدٍ، وعنِ ابْنِ عبَّاسِ كالقوْلَيْنِ.

ق الَ الفرَّاءُ: ورأَيْتُ العرَبَ تذْهَبُ في الدُّلُوكِ إلى غَيبُوبةِ الشَّمْس (٢)، وهذَا اخْتِيارُ ابْنِ قُتيبةَ، ق الَ: لأنَّ العرَبَ تقُول: دلَكَ النَّجْمُ (٣)؛ إذا غَابَ؛ قالَ ذُو الرُّمةِ [من الطويل]:

مَصَابِيحُ لَيْسَتْ بِاللَّوَاتِي تَقُودُهَا نُجُومٌ وَلَا بِالْآفِلَاتِ الدَّوَالِكِ(١)

<sup>=</sup> والإسناد ضعيف؛ لإبهام شيخ ابن أبي ليلى، وقد أخرجه الطبري أيضًا من طريق الأسود بن قيس، عن نبيح العنزي، عن جابر بن عبدالله به، بنحوه، ونبيح مجهول. (١) تهذيب اللغة (١٠/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) البيت لذي الرمة في ديوانه (٣/ ١٧٣٤)، ومجاز القرآن (١/ ١٩٩)، وتفسير الطبري (٤) البيت لذي الرمة في ديوانه (١/ ١٧٣)، وكتاب الأفعال؛ للسرقسطي (١/ ٩٢)، والأزمنة والأمكنة؛ للمرزوقي،=

وتقُولُ فِي الشَّمْسِ: دلَكَتْ بَرَاحِ(١)، يُريدونَ: غرَبتْ، والنَّاظِر قد وضَعَ كَفَّهُ علَى حاجبِهِ ينْظُر إليْهَا، قالَ الشَّاعِرُ [من الرجز]: [٥/٤/١]

وَالشَّـمْسُ قَـدْ كَادَتْ تَكُـونُ دَنَفَا أَدُفَعُهَا بِالـرَّاحِ كَـيْ تَزَحْلَفَا(٢)

فشَبَهها بالمريضِ<sup>(٣)</sup> الدَّنفِ؛ لأنَّها قدْ هَمَّتْ بالغُروبِ كمَا قدارَبَ الدَّنِفَ المؤتُ، وإنَّما ينْظُر إليْها مِن تحْتِ الكَفِّ لِيعلَمَ كمْ بقِيَ لِمَا إلى أنْ تغِيبَ، ويَتوقَّى الشُّعاعَ بكفِّه.

فعلَى هذَا المَرَادُ بهذِه الصَّلاةِ: المغرِبُ. فأمَّا غسَقُ اللَّيلِ: فهُوَ ظلَامُه (١٠). وفي المرَادِ بالصَّلاةِ المتعلِّقةِ بغسَقِ اللَّيْلِ ثلَاثةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: العِشَاءُ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ.

<sup>= (</sup>ص: ۲۹۲)، والكشف والبيان (۱٦/ ٤١٦)، وتفسير الماوردي (٢/ ١٣٧)، مصابيع: يعني الإبل تصبح في مباركها. والآفلات: الغائبات، يقال: أفل النجم: إذا غاب، والدوالك: يقال: دلكت: إذا غابت أو دنت للمغيب.

<sup>(</sup>١) براح بفتح الباء: اسم للشمس، ومن كسر الباء فإنه يعني أنه يضع الناظر كفه على حاجبه من شعاعها لينظر.

<sup>(</sup>٢) الرجز في ديبوان العجباج (ص: ٨٢)، ومجباز القبرآن (١/ ٣٨٨)، وكتباب الألفاظ؛ لابن السبكيت (ص: ٢٨٥)، وغريب القبرآن (ص: ٢٦٠)، وتفسير الطبري (١٧/ ١٧٥)، ويقبال للشمس إذا مالت للمغيب وزالت عن كبيد السباء نصف النهبار: قيد تزحلفت.

<sup>(</sup>٣) في (م): بالمريض في.

<sup>(</sup>٤) في (س)، و(م): فظلامه.



والثَّاني: المغْرِبُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

قَالَ القَاضِي أبو يعْلَى: فيُحتمَلُ أَنْ يكُونَ المرَادُ بَيانَ وقْتِ المغْرِبِ؛ أَنَّه مِن عُروبِ الشَّمسِ إلى غسَقِ اللَّيْلِ.

والثَّالث: المغْربُ والعِشاءُ، قالَه الحسَنُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ (المعننى: وأقِمْ قِراءةَ الفجْرِ)(١).

قَالَ الْفَسِّرُون: المرَادُبِهِ: صَلاةُ الفجْرِ. قَالَ الزَّجَّاجُ: وفي هذَا فائِدةٌ عظيمةٌ تدلُّ على أنَّ الصَّلاةَ لا تكُونُ إلَّا بقراءةٍ، حِينَ سُمِّيتِ الصَّلاةُ قُر آنَا(٢).

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿إِنَّا قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴾ رَوى أبو هُريرةَ عنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ قَالَ: «تَشْهَدُهُ مَلائِكَةُ اللَّيْل، ومَلائِكَةُ النَّهَارِ»(٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَتَهَجَّذُ بِهِ ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فصَلِّ بِالقُرْآنِ (١). قالَ مُجَاهِدٌ، وعلْقمَةُ، والأسْوَدُ: التَّهَجُّدُ بعْدَ النَّوْم (٥).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ر).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٢/ ٤٧٤)، والترمذي في جامعه (٣١٣٥)، وابن ماجه في سننه (٦٧٠)، والنسائي في التفسير (٣١٣)، والحاكم (١/ ٢١١) كلهم من طريق الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة مرفوعًا، قال الترمذي: حديث حسن صحيح، وصححه الحاكم على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٣٧)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري (١٧/ ٥٢٤).

قَالَ ابْنُ قُتِيبةً: تَهَجَّدْتُ: سِهِرْتُ (١)، وهَجَدْتُ: نِمْتُ (٢).

وقالَ ابْنُ الأَنْباريِّ: التَّهَجُّدُ هاهُنا بِمَعْنَى: التَّيَقُظُ والسَّهرُ، واللُّغويُّون يقُولونَ: هو مِن حُروفِ الأَضْدادِ؛ يُقال للنَّائمِ: هاجِدٌ ومُتهَجِّدٌ، وكذلِك للسَّاهِر، قالَ النَّابِغةُ [من الكامل]:

وَلَوْ أَنَّهَا عَرَضَتْ لِأَشْمَطَ رَاهِبٍ عَبَدَ الْإِلَهَ صَرُورَةٍ مُتَهَجِّدِ لَرَّنَا لِبَهْجَتِهَا وَحُسْنِ حَدِيثِهَا وَلِخَالِهِ رَشَدًا وَإِنْ لَمْ يَرْشُدِ<sup>(1)</sup> لَرَنَا لِبَهْجَتِهَا وَحُسْنِ حَدِيثِهَا وَلِخَالِهِ رَشَدًا وَإِنْ لَمْ يَرْشُدِ<sup>(1)</sup> يعْنِي بالمَتَهجِّدِ: السَّاهِرَ<sup>(1)</sup>، وقالَ لَبِيدٌ [من الرمل]:

(١) في الأصل، و(ر): سررت، والمثبت من (س)، و(م).

(٢) غريب القرآن (ص: ٢٦٠).

- (٣) البيتان للنابغة؛ كما في جمهرة أشعار العرب (ص: ٧٦)، والشعر والشعراء (١/ ١٦٠)، والبيتان للنابغة؛ كما في جمهرة أشعار العرب (ص: ٥٢)، وزهر الآداب (١/ ٥١)، والعمدة في محاسن والأضداد؛ لابن الأنباري (ص: ٥٦)، وزهر الذي لم يبرح الشعر (١/ ٢٦٣)، المصرورة: الذي لم يأت النساء، وقال ابن الأعرابي: الذي لم يبرح من مكانه، يريد من صومعته.
  - (٤) الأضداد (ص: ٥٢)، والزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ٦٦).
- (٥) البيت في ديوانه (ص: ٩٢)، ومجاز القرآن (١/ ٣٨٩)، وأدب الكاتب (ص: ٤٥٦)، ومعاني القرآن وإعرابه؛ للزجاج (٣/ ٢٥٦)، والزاهر (٢/ ٦٧)، والمذكر والمؤنث (١/ ٤٣١)، وعجزه:

..... \*\*\* وَقَدَرْنَا إِنْ خَنَا الدَّهْرِ غَفَلْ

البيت يصف صديقًا لـ غلبه النعاس في السّفر؛ لأنَّه يتعود المشقة والابتـذال. وخنا الدهر شـدائده ومشقاته، وقبلـه:

وَمَجُودٍ من صبابات الكرى \*\*\* عاطف النَّمرُق صَدْقِ المبتذل

@

أي: نَوْمِنَا.

وق الَ الأزْهَ رِيُّ: المَتَهجِّدُ: القَائِمُ إلى الصَّلاةِ مِنَ النَّوْمِ. وقِيلَ له: مُتهجِّدٌ؛ لإلْقائِه المُجودَ عن نفْسِه؛ كهَا يُقال: تحَرَّج وتأَثَمَ (١٠).

قُولُه تعَالى: ﴿ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ النَّافِلةُ فِي اللُّغَة: مَا كَانَ زَائِدًا عَلَى الأَصْلِ.

وفي معْنَى هَذِه الزِّيادَةِ فِي حَقِّه قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها زَائدةٌ فيمَا فُرِض عليْهِ، فيكُونُ المعْنَى: فريضةً عليْكَ، وكانَ قدْ فُرضَ عليْهِ بَنِ جُبيرِ. وكانَ قدْ فُرضَ عليْهِ قِيامُ اللَّيْلِ، هذَا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، وسعِيدِ بْنِ جُبيرِ. والنَّانِ: أنَّها زَائدةٌ علَى الفرْضِ، وليْسَتْ فرْضًا، فالمعْنَى: تطوُّعًا وفضِيلةً. قالَ أبو أُمامة، والحسنُ، ومجُاهِدٌ: إنَّها النَّافلةُ للنَّبِيِّ على خاصَّةً (٢٠).

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (٦/ ٢٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۳٦/ ٥٣٤ – ٥٣٥) (٢٢١٩٦)، يزيدبن هارون، أخبرنا سليم بن حيان، حدثنا أبو غالب قال: سمعت أبا أمامة يقول: "إذا وضعت الطهور مواضعه قعدت مغفورًا لك، فإن قام يصلي كانت له فضيلة وأجرا، وإن قعد قعد مغفورًا له". فقال له رجل: يا أبا أمامة أرأيت إن قام فصلي أتكون له نافلة؟ قال: "لا. إنها النافلة للنبي يلا. كيف تكون له نافلة وهو يسعى في الذنوب والخطايا؟ تكون له فضيلة وأجرًا"، وأخرجه الطبراني في الكبير (٢٠٦٨) من طريق محمد بن عبد الملك الواسطي، عن يزيد بن هارون، بهذا الإسناد، وأخرجه الطيالسي بنحوه (١١٣٥) من طريق حماد بن سلمة، عن أبي غالب البصري، به. وأخرجه مرفوعًا أبو يعلى في مسنده، كما في إتحاف الخيرة (٢٥١) و (٩٥ ٥٨)، والطبراني في الكبير (٨٠٦٣) من طريق حسين بن واقد المروزي، عن أبي غالب، به. ولم يذكر الطبراني في روايته سؤال الرجل لأبي أمامة، وأخرجه الطبري (١٧/ ٥٢٥) الأعمش، عن شمر عن عطية، عن شهر، به.=

ق الَ مُجاهِدٌ: وذلِك أنَّه قدْ غُفر له ما تقد مَن ذنْبِه ومَا تأخّر، فهَا زَاد على فرْضِه فهُوَ نافلِةٌ له وفضِيلةٌ، وهو لِغيرِه كفَّارةٌ (١٠).

وذكرَ بعْضُ أهْلِ العلْمِ أنَّ صلاةَ اللَّيلِ كانَتْ فرْضًا عليْه في الإبتداء، ثُمَّ رُخِّص له فِي ترْكِهَا، فصَارَتْ نافِلةً.

### وذكر ابْنُ الأنْبارِيِّ في هذَا قوْلَيْنِ:

أحدُهما: يُقارِب ما قالَهُ مُجَاهِدٌ، فقال: كانَ رسُولُ اللهِ ﷺ إذَا تنَفَّل لا يقْدِرُ لَه أنْ يكُونَ بذلِك مَاحِيًا للذُّنُوبِ؛ لأنَّه قدْ غُفر له مَا تقَدَّم مِن ذنْبِه ومَا تأخّر، وغيرُه إذَا تنفَّل كانَ رَاجِيًا، ومقدرًا محْوَ السِّيئاتِ عنْهُ بالتَّنفُّلِ، فالنَّافِلةُ لِرسُولِ اللهِ ﷺ زيَادَةٌ على الحَاجةِ، وهِيَ لِغيْرِه مفْتَقِرٌ إليْهَا، ومأْمُولٌ بِهَا دفْعُ المحرُوهِ(٢).

والثَّاني: أنَّ النَّافلَةَ للنَّبِيِّ ﴿ وَأُمَّتِه، والمعْنَى: ومِنَ اللَّيْل فتَهجَّدُوا (٣) بِه نافِلةً لكُم، فخُوطِب النَّبِيُّ ﷺ بِخطَابِ أُمَّتِه.

قُولُه تِعَالى: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُكَ ﴾ عسَى مِنَ اللهِ وَاجِبةٌ، ومعْنَى ﴿ يَبْعَثَكَ ﴾ يُقيمَكَ ﴿ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ وهوَ الَّذي يحمَدُه لأجْلِه جمِيعُ أهْل الموْقِف.

<sup>=</sup> وأخرجه أيضًا الطبري (١٧/ ٥٢٥) من طريق ابن جريج، عن عبد الله بن كثير، عن مجاهد، قال: النافلة للنبي ﷺ خاصة من أجل أنه قد غُفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٧/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) في (س): فتهجُّدْ.



#### وفيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه الشَّفاعَةُ للنَّاسِ يوْمَ القِيامَةِ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وحُذيفةُ بُن اليّمانِ، وابْن عُمرَ، وسَلْمانُ الفَارسيُّ، وجابِرُ بْنُ عبْدِ اللهِ، والحسَن، وهي روايةُ ابْنِ أبي نَجِيح عنْ مُجاهِدٍ.

والثَّانِي: يُجلِسُه علَى العرْشِ يوْمَ القِيامَةِ. رَوى أبو وَائلٍ عنْ عبْدِ اللهِ أَنَّه قرَأَ هذِه الآيةَ، وقالَ: يُقعِدُه علَى العرْشِ (١)، وكذلِكَ رَوى الضَّحَاكُ عن ابْن عبَّاسِ (١)، وليْتُ عن مُجاهِد (٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقُل رَّبِ أَدْخِلْنِى مُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ وقرأ الحسَنُ، وعِكْرِمةُ، والضَّحَاكُ، ومُحيدُ بْنُ قَيْسٍ، وقتادَةُ، وابْنُ أبي عَبْلةَ بفتْحِ الميمِ في «مُدْخل» و «مُحرَج»(١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الثعلبي (۱٦/ ٤٤٧ - ٤٤٨) بسنده عن أبي همام الوليد بن شجاع، عن علي بن جعفر، عن المسعودي، عن عاصم، عن وائل، عن عبد الله بن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخلل في السنة (١/ ٢٥١) (٢٥١)، من طريق محمد بن عقبة الشيباني، وأخرجه الخلل في السنة (١/ ٢٥١) (٢٩٥)، من طريق محمد بن غقبة الشيباني، وأحمد بن الفرج الطائعي، قالا: ثنا عبادة بن أبي روق، قال: سمعت أبي يحدث، عن الضحاك، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكُ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾، قال: «يقعده على العرش».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنف (٦/ ٣٠٥) (٣٠٥)، من طريق ابن فضيل، عن لا أخرجه ابن أبي شيبة في مصنف (٦/ ٣٠٥) مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ [الإسراء: ٧٩] قال: "يقعده على العرش»، والخلال في السنة من طريق أبي بكر بن أبي شيبة، به.

<sup>(</sup>٤) هي قراءة شاذة، عزاها لابن أبي عبلة وأبي حيوة الكرمانيُّ في شواذ القراءات (ص: ٢٨٣)، وللثلاثة في الدر المصون (٧/ ٤٠١)، وعزاها للحسن الثعلبي (٦/ ١٢٧)، ولعلي وأبي في مختصر الشواذ (ص: ٨١)، وقال الطبري (٨/ ٢٥٩): لم يبلغنا عن أحدِ أنَّه قرأبها.

قَالَ الزَّجَّاجُ: المَدْخِلُ، بِضَمِّ المَدِمِ: مصْدَرُ أَدْخِلْتُه مُدْخِلًا، ومَن قَالَ: «مَدْخَلَ صِدْقِ»، فهوَ على أَدْخِلْتُه، فدَخَل مَدخَلَ صِدْقٍ، وكذلِكَ شَرْحُ «مُخْرج» مثْلُه (١٠).

# وللمُفسِّرينَ فِي المَرَادِ بهذَا المدْخلِ والمخْرِجِ أَحَدَ عشَرَ قُولًا:

أحدُها: أَذْخلْنِي المدينَةَ مُدْخلَ صِدْقٍ، وأَخْرِجْنِي مِن مكَّةَ مُحْرَجَ صِدْقٍ، رَوى أبو ظَبيان عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: كانَ رسُولُ اللهِ ﷺ بمَكَّةَ، ثُمَّ أُمِر بالهِجرةِ، فنزَلَتْ عليْهِ هـذِه الآيَةُ (').

وإلى هـ ذَا المعننى ذهَبَ الحسَنُ في رِواية، وسعِيدُ بْن جُبيرٍ، وقتادَة، وابْن زيْدِ.

والثَّاني: أَدْخلْنِي القبْرَ مُدخلَ صِدْقٍ، وأَخْرِجْنِي منه مُحْرجَ صِدْقٍ، رَواه العوفيُّ عن ابْنِ عبَّاسِ<sup>(٣)</sup>.

والثَّالَث: أَدْخِلْنِي المدِينة، وأُخْرِجْنِي إلى مكَّة، يعْنِي: لِفَتْحِها، رَواه أبو صَالِحِ عن ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٣/ ٤١٧)، (١٩٤٨)، والترمذي (٣١٣٩)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٥٣٣)، والجاكم في المستدرك (٢/ ٢٦٥) (٢٩٥٦)، والبيهقي في السنن الكبرى (١٨/ ٣٢) (١٧٧٩٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٥٣) عن عطية العوفي عن ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٤) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٥٣) من رواية الكلبي.

والرَّابع: أَدْخِلْنِي مكَّةَ مُدْخلَ صِدْقٍ، وأَخْرِجْنِي منْهَا مخرَجَ صِدْقٍ، فَأَخْرِجْنِي منْهَا مخرَجَ صِدْقٍ، فَخَرج منْهَا آمنًا مِنَ المشْرِكينَ، ودخَلَها ظَاهِرًا عليْهَا يوْمَ الفتْح، قالَه الضَّحَّاكُ.

والخامِس: أَدْخِلْني مُدْحلَ صِدْقِ الجِنَّةَ، وأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ مِنْ مَكَّةَ إِلَى المِدِينَةِ، رَواه قتَادَةُ عنِ الحسَنِ<sup>(۱)</sup>.

والسَّادس: أَدْخِلْنِي فِي النُّبوَّةِ والرِّسَالةِ، وأُخْرِجْنِي منْهَا مُحْرِجَ صدْقٍ، قالمَهُ على منْهَا مُحرجَ صدْقٍ، قالَهُ مِحاهِدٌ، يعْنِي: أُخْرِجْنِي مَّا يجِبُ عليَّ فيهَا.

والسَّابع: أَدْخِلْني فِي الإسْلام، وأخْرجْنِي منْهُ، قالَه أبو صَالِحٍ؛ يعْنِي: مِن أَدَاءِ مَا وجَبَ عليَّ فيهِ إذَا جاءَ المؤتُ.

[i/٤٨٦] والثَّامن: أَدْخِلْنِي فِي طَاعَتِكَ، وأَخْرِجْنِي منْهَا؛ أي: سَالًا غيْرَ مُقَطِر (٢) فِي أَدَائِهَا، قالَه عطَاءٌ.

والتَّاسع: أَدْخِلْنِي الغَارَ، وأَخْرِجْنِي منْهُ، قالَهُ مُحَمَّدُ بْنُ المَنْكَدِرِ.

والعَاشر: أَدْخِلْنِي فِي الدِّينِ، وأَخْرِجْنِي مِنَ الدُّنْيا وأَنَا علَى الحقّ، ذكرَهُ الزَّجَاجُ(٣).

والحادي عشَرَ: أَدْخِلْنِي مكَّةَ، وأُخْرِجْنِي إلى حُنَيْنٍ، ذكرَهُ أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٥٣٥)، من طريق الحسن بن يحيى، قال: أخبرنا عبد السرزاق، قال: أخبرنا معمر، عن قتادة، قال: قال الحسن: ﴿ أَدَّ خِلِّي مُدَّخَلَصِدْقِ ﴾: الحنة و ﴿ مُخْرَجَ صِدْقِ ﴾ الحنة و ﴿ مُخْرَجَ صِدْقِ ﴾ الحنة و ﴿ مُخْرَجَ صِدْقِ ﴾

<sup>(</sup>٢) في (ر): مقتصد.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٧).

وأمَّا إِضافَةُ الصِّدْقِ إلى المدخلِ والمخْرَجِ، فهوَ مدْحٌ لهُها. وقدْ شرحْنَا هدذَا المعْنَدي فِي سُورةِ يُونس [آية: ٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱجْعَل تِي مِن لَدُنكَ ﴾؛ أي: مِنْ عنْدِكَ ﴿ سُلْطَنَا ﴾ وفِيهِ ثلَاثةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّ التَّسلُّطُ على الكافِرينَ بالسَّيْفِ، وعلى المنافِقينَ بإقامَةِ الحُدودِ، قالَهُ الحسنُ.

والتَّاني: أنَّه الحُجَّة البيِّنةُ، قالَه مُجاهِدٌ.

والتَّالث: المُلْكُ العَزيزُ الَّذي يُقْهَرُ (١) به العُصَاة، قالَهُ قَتادَةُ.

وقالَ ابْنُ الأنْبارِيِّ: وقوْلُه: ﴿ نَصِيرًا ﴾ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ بِمعْنَى مُنْصَرًا اللهِ عَجُوزُ أَنْ يَكُونَ بِمعْنَى مُنْصَرًا (٢)، ويصْلُح أَنْ يَكُونَ تأويلُه ناصِرًا.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ﴾ فيهِ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ الحقَّ الإِسْلامُ، والباطلَ الشِّرْكُ، قالَهُ أبو صالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والثَّانِ: أنَّ الحَقَّ القُرآنُ، والبَاطِلَ الشَّيطَانُ، قالَه قتادَةُ.

والثَّالث: أنَّ الحَقَّ الجِهادُ، والباطِلَ الشُّرْكُ، قالَه ابْنُ جُريجٍ.

والرَّابع: الحَقُّ عِبادةُ اللهِ، والبَاطِلُ عِبادةُ الأصْنَام، قالَهُ مُقاتِلٌ (٣).

<sup>(</sup>١) في (ر)، و(س): تقهر.

<sup>(</sup>٢) في (س): منصورًا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٥٤٧).

ومعْنَى «زَهَ قَ»: بطلَ واضْمَحَلَّ، وكُلُّ شيْءِ هلَك وبطلَ؛ فقد زهَ قَ. وزهقَتْ نفْسُه: تلَفَتْ.

ورَوى ابْنُ مسْعُودٍ أَنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مكَّةَ وحوْلَ البيْتِ ثَلَاثُهَائِةٍ وستِّونَ صنعًا، فجَعَل يطْعَنُها، ويقُول: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴾ (١).

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ قَلْتُم: إِنَّ زَهَ قَ بِمعْنَى: بِطَلَ، والبَاطِلُ موْجُودٌ معْمُولٌ عليْهِ عنْدَ أَهْلِه؟

فالجوَابُ: أنَّ المرادَمِن بُطْلانِه وهلَكَتِه: وضُوحُ عيْبِه، فيكُونُ هالِكًا عنْدَ المتدبِّرِ النَّاظرِ.

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَشِفَآءٌ ﴾ ﴿ مِنَ ﴾ هَاهُنا لِبيانِ الجِنْسِ، فجمِيعُ القُرآنِ شِفَاءٌ.

وفي هذَا الشِّفَاءِ ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: شِفَاءٌ مِنَ الضَّلالِ، لَمَا فيهِ مِنَ الْهُدي.

والثَّاني: شِفاءٌ مِنَ السِّقَم، لمَا فيهِ مِنَ البَركةِ.

والثَّالث: شِفاءٌ مِنَ البِّيانِ للفرَائِضِ والأحْكَام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٤٧٢٠).

### وفي الرَّحْمَةِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: النِّعمَةُ.

والثَّاني: أنَّهُ(١) سبَبُ للرَّحمةِ.

قُوْلُـه تعَـالى: ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ يعْنِـي: المشْرِكـينَ ﴿ إِلَّا خَسَارًا ﴾؛ لأنَّهُم يكْفُرونَ بهِ، فَـلا ينْتَفِعُـون بمَوَاعِظِـه، فتَزِيـدُ خسراتهُـم (٢).

﴿ وَإِذَآ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَتَا بِجَانِيهِ ۚ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُكَانَ يَتُوسَا ﴿ الْ الْكُلُّ الْمَاكُ اللَّهِ الْمَاكِلَةِ وَوَالْمَاكِلَةِ وَالْمَاكِلَةِ وَوَالْمَاكِلَةِ وَالْمَاكِلَةِ وَالْمَاكُ وَمَنْ هُوَ أَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَالْمَاكُ فَا لَكُلُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَالْمَاكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَالْمَاكُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِذَآ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَٰنِ ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: الإنسانُ هَاهُنا: الكَافِرُ، والمرَادُ بهِ: الوَلِيدُ بْنُ المغيرةِ (٣).

قالَ المَفَسِّرُونَ: وهذَا الإنْعَام: سِعَةُ الرِّزقِ، وكشْفُ البلّاءِ.

﴿ وَنَنَا بِحَانِهِ عَلَى وَذُنِ ﴿ نَعَى ﴾ قَرَأُ الْبِنُ كَثِيرٍ ، ونافِعٌ ، وأبو عمْرٍ و ، وحفْصٌ عن عاصِم: ﴿ وَنَا أَي عَلَى وَذُنِ ﴿ نَعَى ﴾ بفتْحِ النُّون والهمْزَةِ. وقرأ البنُ عَامِرِ: ﴿ نَاءَ ﴾ (أن) وقرأ الكسَائِيُّ ، وخلَفٌ عن سُليمٍ عن حُردة : ﴿ وَنَاء ﴾ إمالَةِ النُّون والهمْزَةِ. ورَوى خلَّادٌ عن سُليم: ﴿ نَئِي ﴾ بفتْحِ النُّونِ

<sup>(</sup>١) في (ر): أن.

<sup>(</sup>٢) في (س): فيزيد خسارهم. وفي (م): فيزيد خسرانهم.

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٥٤)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة (ص: ٣٨٤)، والتيسير (ص: ١٤١) من طريق ابن ذكوان خاصة، وكذا في النشر (٢/ ٣٠٨)، وزاد أبا جعفر.

<sup>(</sup>٥) في (م): بَاعَ.



[٤٨٦/ب] وكسر الهمْ زَةِ (١)، والمعننى: تبَاعَدَ عنِ القِيامِ بحُقوقِ النَّعَمِ، وقِيلَ: تعَظَّم وتَكَبَّرَ. ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ ﴾؛ أي: نزلَ به البَلاءُ والفقْرُ ﴿ كَانَ يَنُوسَا ﴾؛ أي: قنُوطًا شديدَ اليأس، لا يرْجُو فضلَ اللهِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ قُلْكُلُّ مَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ، ﴾ فِيهَا ثلاثةُ أَقُوالِ:

أحدُها: علَى نَاحيَتِه، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وسعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

ق الَ الفرَّاءُ: الشَّاكِلةُ: النَّاحِيةُ، والجَدِيلةُ، والطَّريقَةُ، سمعْتُ بعْضَ العرَبِ يقُول: وعبْدُ الملكِ إذْ ذاكَ على جدِيلَتِه، وابْنُ الزُّبَيْرِ على جديلَتِه، يُريد: على ناحِيَتِه (٢).

وقالَ أبو عُبيدةَ: علَى ناحيَتِه وخلِيقَتِه (٣).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: على خَلِيقَتِه وطَبِيعَتِه، وهو مِنَ الشَّكلِ، يُقالُ: لسْت على شَكْلِي، ولَا شَاكِلَتِي (٤٠).

وقالَ الزَّجَّاجُ: علَى طَريقَتِه، وعلَى مذْهَبه (٥).

والثَّاني: علَى نيَّتِه؛ قالَه الحسَنُ، ومُعاويةُ بْنُ قُرَّة.

<sup>(</sup>١) انظر: إتحاف فضلاء البشر؛ للدمياطي (ص: ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ٢٦٠).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٧).

وقالَ اللَّيْثُ: الشَّاكلةُ مِنَ الأُمُورِ: مَا(١) وافَقَ فاعِلُه(٢).

والثَّالث: علَى دينِه، قالَهُ ابْنُ زيْدٍ.

وتخْرِير المعْنَى: أَنَّ كُلَّ واحِدٍ يعْمَلُ على طريقَتِه الَّتِي تُشاكِلُ أَخْلاقَه، فالكَافِرُ يعْمَلُ ما يُشبِه طريقَتَه مِنَ الإعْرَاضِ عنْدَ النِّعَم، واليَاأْسِ عنْدَ الشَّدَّةِ، والمؤْمِنُ يعْمَلُ مَا يُشبه طريقَتَه مِنَ الشُّكْرِ عنْدَ الرَّخَاء، والصَّبْرِ عنْدَ الرَّخَاء، والصَّبْرِ عنْدَ البَلَاء، واللهُ يُجازي الفريقَيْنِ.

وذكر أبو صَالِحٍ عن ابْنِ عبّاسٍ: أنَّ هذه الآية منسُوخة بقوْلِه تعالى: ﴿ فَأَقَنُكُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]، وليْسَ بشيء.

﴿ وَيَسْنَكُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَصْدِ رَبِى وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيكُ الرَّوعُ مِنْ أَصْدِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيكُ الْإسراء: ٨٥].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ﴾ فِي سَبَبِ نُزوهَا قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْ مَرَّ بنَاسٍ مِنَ اليَهُودِ، فقَالُوا: سَلُوه عنِ السَّوْوِ؟ فقَالُوا: سَلُوه عنِ السَّوُوحِ؟ فقَال بغضُهُم: لَا تَسْأَلُوه، فَيَسْتَقْبلُكُم بَهَا تكْرَهُون. فأتَاهُ نفَرٌ منْهُم، فقَالُوا: يا أَبَا القاسِمِ: مَا تقُول في الرُّوحِ؟ فسَكتَ، ونزَلَتْ هذِه الآيَةُ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ(٣).

<sup>(</sup>١) ليست في (ر).

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك عنه الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ١٩١٦)، والواحدي في التفسير البسيط (٣/ ١٩١٦). (١٣٨/ ٤٥٩)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٧٢١)، و(٧٢٩٧)، ومسلم (٢٧٩٤)، والترمذي (٣١٤١).



والشَّاني: أنَّ اليهُ و قالَتْ لِقُريشٍ: سَلُوا مُحمَّدًا عنْ ثلاثٍ فإنْ الْحُبَرَكُم عنِ الثَّالِثةِ فهو نبِيٌّ؛ سلُوه عنْ فِتيةٍ فُقِدُوا، أَخْبَرَكُم عنْ الْثَالِثةِ فهو نبِيٌّ؛ سلُوه عنْ فِتيةٍ فُقِدُوا، وسَلُوه عنْ إلتَّالِثةِ فهو نبِيٌّ؛ سلُوه عنْ فِقَسَّرَ المُّم أَمْرَ وسَلُوه عنْ التَّرُوحِ. فسَأَلُوه عنْهَا ففَسَّرَ المُّم أَمْرَ الفِتيَةِ، في الكهْ فِ وفسَّرَ المُّم قِصَّةَ ذِي القرْنَيْنِ، وأَمْسَك عنْ قِصَّةِ الرُّوحِ، فنزَلَتْ هذِه الآيَةُ، رَواه عطَاءٌ عنِ الْبنِ عبَّاسِ(۱).

## وفي المرَادِ بالرُّوحِ هَاهُنا سِنَّهُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الرُّوحُ الَّذي يَحْيَا بهِ البدَنُ، رَوى هذَا المعْنَى العوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢).

وقدِ اخْتلفَ النَّاس في ماهِيَّةِ الرُّوح، ثُمَّ اخْتلَفُوا هـلِ الرُّوحُ النَّفْسُ، أَمْ هُمَا شـيْنَانِ فـكَا يُحْتَاج إلى ذكْرِ اخْتلافِهِم؛ لأنَّه لا بُرهانَ على شيْء مِن ذلِكَ وإنَّما هـوَ شيْءٌ أَخَذُوه عـن الطِّبِّ والفلاسِفةِ؟

فأمَّ السَّلفُ؛ فإنَّهُم أمْسَكُوا عن ذلِك؛ لِقوْلِه تعالى: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْرِ رَقِي ﴾ ، فلمَّ رَأُوا أنَّ القوْم سألُوا عن السرُّوحِ فلَم يُجابُوا، والوحييُ ينْزِلُ، والرَّسُولُ حيٌّ، علِمُوا أنَّ السُّكوتَ عمَّا لم يُحِطْ بحقِيقةِ علْمِه أوْلَى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٥٩٢ - ٥٩٣) مطولاً من طريق عكرمة، والبيهقي في الدلائل (٢/ ٢٧٠) من طريق سعيد بن جبير، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (٢٣/ ٢٠٠) من رواية عطاء عن ابن عبّاس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٧/ ٥٤٣) من طريق العوفي عن ابن عبَّاس.

والثَّاني: أنَّ المرَادَ بهـذَا الـرُّوحِ ملَكٌ مِنَ الملائِكةِ عـلَى خلْقةٍ هائِلَةٍ، رُوي عن علي عليه السلام، وابن عبّاس، ومُقاتِل (١١).

والثَّالِث: أنَّ الرُّوحَ خلْتٌ مِنْ خلْقِ اللهِ عنَّ وجلَّ صُوَرُهُم علَى صُورِ بنِي آدَمَ، رَواه مُجاهِدٌ عن ابن عبّاس(٢). [1/8/1]

والرَّابع: أنَّه جِبْريلُ عليه السَّلام، قالَه الحسَنُ، وقتَادَةُ.

والخامِس: أنَّه القُرآن، رُوي عن الحسَن أيضًا.

والسَّادس: أنَّه عيسى بْنُ مرْيمَ، حكَاه الماوردِيُّ (٣).

قَالَ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ: قدْ ذكرَ اللهُ تعَالى الرُّوحَ فِي موَاضِعَ مِنَ القُرآنِ، فغَالِبُ ظنِّي أنَّ النَّاقِلينَ نقَلُوا تفْسيرَهُ مِن مؤضعِه إلى مؤضع لَا يلِيتُ بِهِ، وظَنُّوه مثْله، وإنَّها هوَ الرُّوحُ الَّذي يحْيَى بهِ ابْنُ آدَمَ.

وقوْلُه: ﴿ مِنْ أَمْرِرَتِي ﴾؛ أي: مِن عمَلِه الَّذِي منَعَ أَنْ يعرفَه أَحَدٌ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ في المخاطَبينَ بهذَا قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهمُ اليهُودُ، قالَه الأكْثرُونَ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير مجاهد (ص: ٦٩٦)، وأخرجه البيهقى في الأسماء والصفات (٢/ ٢١٨) (٧٧٩)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٣) النكت والعبون (٣/ ٢٧٠).

والشَّاني: أنَّهُم جِمِيعُ الخلْقِ، علْمُهُم قلِيلٌ بالإِضَافةِ إلى علْمِ اللهِ عنَّ وَجَلَّ، ذكرَهُ الماوردِيُّ(۱).

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ الجمْعُ بيْنَ هذِه الآيَةِ، وبيْنَ قوْلِه تعَالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِصْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]؟.

فالجوابُ: أنَّ مَا أُوتِيهُ النَّاسُ مِنَ العلْمِ وإنْ كانَ كثيرًا، فهوَ بالإِضافَةِ إلى علْم اللهِ قليلٌ.

﴿ وَلَهِن شِنْنَا لَنَذْهَ بَنَ بِٱلَّذِى أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ بِهِ، عَلَيْنَا وَكِيلًا ۞ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِكَ إِنَّ فَضْلَهُ، كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ۞ ﴾[الإسراء: ٨٦ – ٨٧].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَيِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَّ بِٱلَّذِيَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: المعْنَى: لوْ شنْنَا لَحوْنَاهُ مِنَ القُلوبِ والكُتُبِ، حتَّى لَا يُوجَدَلَه أَثَرٌ(٢).

﴿ ثُمَّ لَا يَحِدُ لَكَ بِهِ ، عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴾ ؛ أي: لا تجِدُ مَن يتوكَّلُ عليْنَا في ردِّ شيْء منْ هُ ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِكَ ﴾ هذا استنثاءٌ ليْسَ مِنَ الأوَّلِ، والمعْنَى: لكنِ اللهُ رحِمَكُ فأثْبَت ذلِكُ في قلْبِكُ وقلُ وبِ المؤمِنينَ.

وقالَ ابْنُ الأنْباريِّ: المعْنَى: لكنْ رحمَةٌ مِن ربِّك تمنَعُ مِنْ أَنْ تُسْلَبَ القُرانَ، فكانَ (٣) المشرِكونَ قد خاطَبُوا نِساءَهُم مِنَ المسْلِمينَ في الرُّجُوعِ إلى

النكت والعيون (٣/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) في (س)، و(م): وكان.

دينِ آبائِهِم، فهدَّدَهُمُ اللهُ عنَّ وجلَّ بسلْبِ النَّعمةِ، فكانَ ظاهِرُ الخِطابِ للرَّسُول، ومعْنَى التَّهدُّدِ للأُمَّةِ(١).

وقالَ أبو سُليهانَ: ثُم لَا تَجِدُ لَكَ بهِ؛ أي: بهَا نَفْعلُه بكَ، مِن إذْهابِ مَا عَنْدَك وكيلًا يدْفعُنَا عهَا(٢) نُريدُه بك.

ورُوي عنْ عبدِ اللهِ بْنِ مسْعُودٍ أَنَّه قَالَ: يُسْرَى علَى القُرآنِ فِي لَيْكَةٍ وَاحدَةٍ، فيجِيءُ جِبْرِيلُ مِنْ جوْفِ اللَّيْلِ، فيَذْهَبُ بهِ مِنْ صُدُورهِم ومِن بُيوتِم، فيصْبِحُونَ لَا يَقْرَؤُونَ آيةً ولَا يُحْسِنُونَهَا(٣).

وردَّ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ صحَّةَ هذَا الحديثِ بقوْلِه عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «إِنَّ اللهَ لَا يَقْبِضُ العلْمَ انْتِزَاعًا» (٤)، وحديثُ ابْنِ مسْعُودٍ مرْويٌّ مِن طُرق حِسَان، فيحْتمِلُ أَنْ يكُونَ النَّبيُّ ﷺ أرادَ بالعلْمِ مَا سِوى القُرآنِ، فإنَّ العلْم ما يزَالُ ينْقَرِضُ حتَّى يكونَ رفْعُ القُرآنِ آخِرَ الأمْرِ.

﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَاتَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٨٨].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ قُل لَّبِنِ أَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنَّ ﴾.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه أبو حيَّان (٧/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) في (س): ممَّا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد السرزاق في مصنف (٥٩٨٠ - ٥٩٨١)، والطبري في تفسيره (١٧/ ٥٤٦)، والطبراني في الكبير (٩/ ١٤٥)، والبن بطة في الإبانة الكبرى (٥/ ٣٦٥) (١٧٥)، والحاكم (٤/ ٤٠٥)، والبيهقي في الشعب (٢٠٢٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣).

Q

قَالَ المَفَسِّرُونَ: هَذَا تَكْذِيبٌ للنَّضْرِ بُنِ الحَارِثِ حِينَ قَالَ: لَوْ شِئْنَا لَقُلْنَا مثْلَ هَذَا. والمثْلُ الَّذي طُلب منْهُم: كلَامٌ لَه نظمٌ كنظم القُرآن، فِي أَعْلَى طبقَاتِ البلَاغةِ. والظَّهيرُ: المعِينُ.

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلِ فَأَبِنَ ٱكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَا كُفُورًا الْفَرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلِ فَأَبِّ ٱكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَا كُفُورًا الْفَلَ عَقَى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ اَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مُن الْخَيْلِ وَعِنْبِ فَنُفَجِرَ ٱلْأَنْهَلَ خِلْلَهَا تَفْجِيرًا ﴿ اللَّهُ أَوْ تَشْقِطَ ٱلسَّمَآءَكُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَنِيلًا أَوْ تَشْقِطَ ٱلسَّمَآءَكُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْفِي وَالْمَلَيْكِ كَةِ قَيِيلًا ﴿ اللَّهُ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي كُسَفًا أَوْ تَأْفِي إِللَّهِ وَٱلْمَلَيْكِ كَةِ قَيِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى ا

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَقَدْصَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ قد فسَّرنَاه فِي هذه السُّورةِ [الإسراء: ٤١]، والمعنتى: من كُلِّ مثَل (١) مِنَ الأمثالِ الَّتِي تكونُ (١) السُّورةِ [الإسراء: ٤١]، والمعنتى: من كُلِّ مثَل (١) مِنَ الأمثالِ الَّتِي تكونُ (١) السُّورةِ [الإسراء: ٤٨١]، والمعنتى: أهْلُ مثَل مكَّةَ ﴿ إِلَا كُفُورًا ﴾؛ أي: (٤٨٧) مِنَا الإعْتبارِ ﴿ فَأَبْنَ ٱكْثَرُ ٱلنَّاسِ ﴾ يعنني: أهْلُ مكَّةَ ﴿ إِلَا كُفُورًا ﴾؛ أي: جُحودًا للحقِّ وإنْ كارًا.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ لَنَ نُؤْمِرَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾.

سبَبُ نُرولِ هـنِه الآيةِ ومَا يتبعُهَا: أنَّ رُؤساءَ قُريشٍ؛ كعُتبةَ، وشيبَةَ، وشيبَةَ، وأي جهل، وعبْدِاللهِ بْنِ أي أُميَّةَ، والنَّضِرِ بْنِ الحارِثِ، فِي آخَرِينَ، اجْتمَعُوا عنْدَ الكعْبَةِ، فقَالَ بعْضُهم لبعْضِ: ابْعَثُوا إلى مُحمَّدِ فكلِّمُوه وخَاصِمُوه حتَّى تُعْذَرُوا فيهِ، فبَعَثُوا إليْهِ: إنَّ أشْرافَ قوْمِكَ قدِ اجْتَمَعُوا لِيُكلِّمُوكَ،

<sup>(</sup>١) في (ر): شيء.

<sup>(</sup>٢) في (س)، و(م): يكون.

فجاءَهُم سَرِيعًا، وكانَ حريصًا على رُشدِهِم، فقالُوا: يا مُحَمَّدُ!، إنَّا واللهِ لا نعْلَمُ رجُلًا مِنَ العرَبِ أَدْخلَ على قوْمِه مَا أَدْخلْتَ على قوْمِكَ؛ لقَدْ شتَمْتَ الآباء، وعِبْتَ الدِّينَ، وسفَّهْتَ الأحْلامَ، وفرَقْتَ الجهاعةَ، فإنْ كُنتَ إنَّما جنْتَ بهذَا لِتطلُبَ بهِ(١) مالًا، جعلْنَا لَك مِن أَمُوالِنا ما تكونُ به أَكْثرُنا مالًا، وإنْ كُنتَ إنَّما تظلُب الشَّرفَ فينَا، سَوَّدْنَاكَ عليْنَا، وإنْ كانَ به أَكْثرُنا مالًا، في طلَبِ الطَّبِ الْعَالِ وَيُعِبْدُ اللَّهِ عَلَى الْهُ عَلَيْكَ مَنْ وَيُعَالَبُ الْهِ الْعَلْبَ عَلَيْكَ الْمَالِيْلُ الْمُوالَى الْمُوالَى الْمُ الْهُ الْمُوالَى الْمَالِيْلُ الْمُوالَى الْمُوالِى الْمِلْمُ اللْمُوالَى الْمُوالَى الْمُوالَى الْمُوالْمُ اللْمُولِي الْمُوالَى الْمُوالَى الْمُولِي الْمُوالْمُ الْمُولِي الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُولِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْم

فقالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ: "إِنْ تَقْبَلُوا مَنِّي [مَا جَنْتُكُم بِهِ](٢)، فَهُوَ حَظَّكُم وِ اللهِ عَنَّى عِنْكُم اللهُ بَيْنِي فِي الدُّنْيَا والآخِرَةِ، وَإِنْ تَردُّوه عليَّ، أَصْبِرْ لأَمْرِ اللهِ حَتَّى عِنْكُم اللهُ بَيْنِي وَبِينْكُم». قالُوا: يَا مُحمَّدُ! فإِنْ كُنْتَ غيْرَ قابِلِ مَنَّا مَا عرضْنَا، فقَدْ علِمْتَ أَنَّه ليْس مِنَ النَّاسِ أَحَدٌ أَضْيقَ بلادًا ولا أَشدَّ عيْشًا منَّا، سَلْ لنَا ربَّكَ يُسيِّرُ لنَا هذِه الجَبَالَ الَّتِي ضيَّقَتْ عليْنَا، ويُجْرِي لنَا أَنْهارًا، ويبْعَث مَن يُسيِّرُ لنَا هذِه الجَبَالَ الَّتِي ضيَّقَتْ عليْنَا، ويُجْرِي لنَا أَنْهارًا، ويبْعَث مَن مُضَى مِن آبائِنَا، ولْيَكُن فيمَن يبْعَثُ لنَا منْهُم قُصِيُّ بُنُ كِلابٍ، فإنَّه كانَ مَضَى مِن آبائِنَا، ولْيَكُن فيمَن يبْعَثُ لنَا منْهُم قُصيُّ بُنُ كِلابٍ، فإنَّه كانَ شيئًا صدُّوقًا، فنسْ أَلَهُمْ (٣) عيًا تقُول: أَحَتُّ هوَ؟ فإنْ فعلْتَ صدَّقْنَاكَ.

فقَال رسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا بِهِذَا بُعِثْتُ، وقَدْ أَبْلَغْتُكُم مَا أُرْسِلْتُ بِهِ». قالُوا: فسَلْ ربَّكَ أَنْ يبْعَثَ ملَكًا يُصدِّفُك، وسَلْه أَنْ يَجْعَلَ لِكَ جِنانَا، وكُنوزًا، وقُصورًا مِنْ ذَهَبِ وفِضَّةٍ تُغْنِيكَ. قالَ: «مَا أَنَا بالَّذِي لِيَسْأَلَ

<sup>(</sup>١) ليست في (م).

<sup>(</sup>٢) من (م).

<sup>(</sup>٣) كذا في النسخ الخطية، وفي المطبوع: فنسائله.

Q

رَبَّهُ(١) هِذَا». قالُوا: فتُسْقط(٢) عليْنَا السَّاءُ كَمَا زعمْتَ أَنَّ(٣) ربَّكَ إِنْ شاءَ فَعَلَ. فقَال: «ذَلِكَ إِلَى اللهِ عنزَّ وجَلَّ».

فقَالَ قائِلٌ منْهُم: لنْ نُؤمِنَ لكَ حتَّى ﴿ تَأْتِيَ بِاللَّهِ وَٱلْمَلَةِكَةِ فَبِيلًا ﴾، وقالَ عبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي أُميَّةَ: لَا أُؤمِنُ لكَ حتَّى تتَّخِذَ إلى السَّماءِ سُلَّمًا، وترْقَى فيهِ وأنَا أَنْظُرُ، وتأتِي بنُسْخةٍ منْشُورةٍ معَك، ونفَرٍ مِنَ الملائِكةِ يشْهَدُون لكَ، فانْصَر فَ رسُولُ اللهِ ﷺ حَزِينًا لِمَا رأى مِن مُباعَدَتِهم إيَّاه، فأنْزلَ اللهُ تعَالى: ﴿ وَقَالُوا لَنَ نُوْمِنَ لَكَ ﴾ ... الآيات، رواه عِكْرمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (۱).

قوْلُه تعَالى: ﴿ حَتَّى تَغْجُر ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍو، وابْنُ عامِرٍ: «حتَّى تُفَجِّرَ» بضم التَّاء، وفتْحِ الفَاء، وتشديدِ الجِيمِ مع الكسْرةِ. وقرأ عاصِمٌ، وحمْزةُ، والكِسَائِيُّ: «حَتَّى تَفْجُرَ» بفتْحِ التَّاء، وتسْكِينِ الفَاء، وضَمِّ الجيمِ مع التَّخْفيفِ (٥). فمَنْ ثقَلَ؛ أرَادَ كثرةَ الإنْفِجارِ مِنَ اليَنبُوعِ، ومَن خفَّفَ، فلأنَّ اليَنبُوعَ واحِدٌ.

<sup>(</sup>١) وأشار ناسخ الأصل إلى نسخة فيها: أسأل ربي. وهي نسخة (س).

<sup>(</sup>٢) في (م): فأسقط.

<sup>(</sup>٣) في (م): بأن.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (١٧/ ٥٥٦).

<sup>(</sup>٥) قراءتان سبيعتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٤)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٤١)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٨).

فَأَمَّا الْيَنْبُوعُ: فهو عَيْنٌ ينْبعُ الماءُ منْهَا؛ قالَ أبو عُبيدة: هوَ يفْعُول، مِن نَبَعَ الماءُ؛ أي: ظهَر وفَارَ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾؛ أي: بُستانٌ ﴿ فَنُفَجِرَ ٱلْأَنْهَارَ ﴾؛ أي: تفْتَحُها وتُجْرِيهَا ﴿ خِلَالَهَا ﴾؛ أي: وسطَ تلْك الجنَّةِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَوْ تُسْقِطَ ٱلسَّمَآءَ ﴾ وقرَأ مُجاهِدٌ، وأبو مِجلزٍ، وأبو رجاء، ومُحيدٍ، والجَحْدَرِيُّ: «أَوْ تَسْقُطُ» بفتْحِ التَّاءِ، ورفْعِ القَافِ «السَّماءُ» بالرَّفْعِ (٢).

قوْلُه تعَالى: ﴿ كِسَفًا ﴾ قرأ ابْنُ كثِيرٍ، وأبو عمْرٍو، وحْزَةُ، والكِسائِيُّ: «كِسْفًا» بتسْكينِ السِّينِ في جِيعِ القُرآنِ إلَّا في الرُّوم [آية: ٤٨] فإنَّه محرَّكُوا السِّينَ. وقرأ نافِعٌ، وأبو بكْرٍ عنْ عاصِمٍ: بتخرِيكِ السِّينِ في المؤضِعَيْنِ، وفي باقِي القُرآن بالتَّسْكينِ. وقرأ ابْنُ عامِرٍ هاهُنا بفتْحِ السِّينِ، وفي باقِي القُرآن بتسْكينِهَا(٣).

ق الَ الزَّجَّاجُ: مَن قراً «كِسَفًا» بفتْحِ السِّين؛ جعَلَها جَمْعَ كِسْفَةٍ، ومَن قراً «كِسْفًا» بتسْكينِ السِّينِ؛ فكأنَّهُم قالُوا: أَسْقِطْهَا طَبَقًا عليْنَا طَبَقًا عليْنَا؛ واشْتِقاقُه مِن كسَفْتُ الشَّيءَ؛ إذَا غطَّيْتَه، يغنُون: أَسْقِطْهَا عليْنَا قِطعَةً واحِدةً(1).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) قراءة شاذة، مختصر الشواذ؛ لابن خالويه (ص: ٧٧)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) قراءتان سبعيتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٥ - ٣٨٦)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٤٢)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٥٩).

Q

وق الَ ابْنُ الأنْب ادِيِّ: مَن سكَّن ق الَ: تأويلُه: سترًا وتغطية ؛ مِن قولِم من قد الْكَسَفَتِ الشَّمسُ؛ إذا غطَّاهَ ما يُحُول بيْنَ النَّاظرينَ إليْهَ اللهُ الْفَارِهَ اللهُ الْفَارِهَ اللهُ الْفَارِهَ اللهُ الْفَارِهَ اللهُ الْفَارِهَ اللهُ اللهُ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَوْ تَأْتِيَ بِأَلَّهِ وَٱلْمَلَيْكِ اللَّهِ فَيهِ ثَلَاثُهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: عَيَانًا، رَواه الضَّحَّاكُ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ قتادَةً، وابْنُ جُريج، ومُقاتِلٌ (١).

وقالَ أبو عُبيدةَ: معْنَاه: مُقابلةً؛ أي: مُعاينَةً، وأنشد للْأعشى [من الطويل]:

نُصَالِحُكُمْ حَتَّى تَبُوءُوا بِمِثْلِهَا كَصَرْخَةِ حُبْلَى يَسَّرَتْهَا قَبِيلُهَا(٢)

أي: قَابِلَتُها(٢). ويُروى: وجَّهَتْهَا، يعْنِي بدَلَ: يَسَّرَتْهَا.

والشَّاني: كفِيلًا أنَّك رسُول اللهِ، قالَه أبو صالِح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، واخْتارَهُ الفرَّاءُ، قالَ: القَبِيلُ، والكَفِيلُ، والزَّعِيمُ، سَواءٌ؛ تقُول: قبلْتُ، وكفَلْتُ، وزعمْتُ (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتـل (٢/ ٥٤٩)، وأخرجه عبـد الـرزاق في التفسير (٢/ ٣١٥) (١٦٢٥)، مـن طريـق مَعْمَـر، عَـنْ قَتَـادَةَ، في قَوْلِـهِ تَعَـالَى: ﴿ أَوْ تَأْتِى بِاللَّهِ وَٱلْمَلَتِكِ كَةِ فَبِيلًا ﴾ ، قَـالَ: «عِيَانًـا».

<sup>(</sup>۲) البيت في ديوانه (ص: ۱۷۷)، ومجاز القرآن (۱/ ۳۹۰)، وحماسة البحتري (ص: ۹۲)، وتفسير الطبري (۱۷/ ۵۰۲)، وفي رواية الشاهد: «أصالحكم» بالهمزة بدل النون، يقول: لن أصالحكم حتى تبوءوا بمثل جنايتكم وبغيكم، وتصرخوا صرخة الحبلي حين تعينها القابلة في المخاض. ويسرتها: سهلت ولادتها وأعانتها فيها.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٣١).

والنَّالث: قَبِيلةً قَبِيلةً، كُلُّ قَبِيلةٍ على حِدَتِهَا، قالَه الحسَنُ، ومُجاهِدٌ.

فأمَّا الزُّحرفُ؛ فالمرادُبهِ الذَّهبُ، وقد شرحْنَا أَصْلَ هذِه الكلِمَة في يونس [آية: ٢٤]، وترْقَى رقيًّا.

قُولُه تعَالى: ﴿ حَتَى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِنَبَا ﴾ قالَ ابْسنُ عبَّاسٍ: كتابًا مِسن ربًّ العالمينَ إلى فُلانِ بْسنِ فُلانٍ، يُصْبحُ عند كُلِّ واحِدٍ منَّا يقْرَؤُه (١٠).

قوْلُ ه تعَالى: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي ﴾ قرأ نافِعٌ، وعاصِمٌ، وأبو عمْرٍو، وحْرِهُ، والْحِسائِيُّ: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي ﴾ قرأ البنُ كثِيرٍ، والبنُ عامِرٍ: ﴿ قال ﴾، وكذلِك هي في مصاحفِ أهْلِ مكَّةَ والشَّامِ (٢)، ﴿ هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا ﴾ ؛ أي: أنَّ هيذِه الأشياءَ ليسَتْ في قُوى البَشرِ.

فإنْ قيلَ: لِمَ اقْتصر على حِكايةِ قَالُوا مِن غير إيضَاح الرَّدِّ؟

فالجوابُ: أنَّه لما خصَّهُم بقوْلِه تعَالى: ﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنَّ عَلَى ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنَّ عَلَى ٱلْمَا الْقُرْءَانِ ﴾ فلَمْ يكُنْ في وُسعِهم عجزُهُم، فكأنَّه يقُول: قدْ أوْضحْتُ لكُم بها سبَقَ مِنَ الآياتِ مَا يدلُّ على نُبوَّتِي، ومِن ذلِك التَّحدِّي بمثْلِ هذَا القُر آنِ، فأمَّا عنَتُكُم فليْس في وسْعِي، ولأنَّهُم ألَحُوا عليْه في هذِه الأشياء، ولم يسْأَلُوه أن يسْأَلَ ربَّه، فردَّ قوْهَم بكوْنِه بشرًا، فكفَى ذلِك في الردِّ.

<sup>(</sup>١) تفسير مجاهد (ص: ٤٤٢)، وأخرجه الطبري (١٧/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) قراءتان سبعيَّتان، انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٨٥ - ٣٨٦)، والتيسير؛ للداني (٢) وص: ١٤٢)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (٢/ ٣٠٩).



﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَ ثُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴿ ثَا قُل وَمَا مَنَعَ ٱلنَّا اللهُ مَلَيْكِ مَا اللهُ مَنْ إِلَا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللهُ بَشَرًا وَسُولًا ﴿ مُلْكَ اللهُ مَا اللهُ مَلَكِ اللهُ مَلَكِ اللهُ مَلَكِ اللهُ مَلَكِ اللهُ مَلَكِ اللهُ مَل اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا إِنَّهُ مَا اللهُ مَا إِنَّهُ مَا اللهُ مَا إِلَا اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَا مُعَالِمُ اللهُ مَا اللهُ

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد أَهْلَ مكَّةَ (١).

آلمهُ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

قُولُه تعَالى: ﴿ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ قد فسَّرْنَاه في الرَّعد [آية: ٤٣] ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَنِيرًا ﴾ قالَ مُقاتِلٌ: حين اختصَّ اللهُ محمَّدًا بالرِّسالةِ (٣).

<sup>(</sup>۱) تنويس المقباس (ص: ۳۰۵)، وذكره الواحدي في التفسير البسيط (۱۳/ ٤٨٤)، والتفسير الوسيط (۲/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) من (م).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٥٥١).

﴿ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْ تَدُّ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن يَجَدَ لَمُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَعَمْسُرُهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمّا وَصُمَّا مَّا أُونِهُمْ جَهَنَمُ حُهَنَمُ حُكُلَما خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴿ الْقَيْمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمّا وَصُمَّا مَّا أُونِهُمْ جَهَنَمُ حُهَنَمُ حُهُمَ اللَّهَ عَلَى وَجُوهِهِمْ عُمْيًا وَالْكُلُوا أَوْ الْمَا أُونِهُمْ جَهَنَمُ حُمْلًا وَرُفَعَتًا أَوِنَا لَمَ بَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ذَاكُنَا عِظْلَما وَرُفَعَتَا أَوِنَا لَمَ بَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا لَا كَا مَعْ فَوَلَمُ مِنْ وَالْأَنْ اللّهُ الّذِي خَلْقَ ٱلسَّمَونِ وَٱلْأَرْضَ قَادِدُ عَلَى آن يَعْلُقُ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَوْلُمُ مِنْ أَنَا لَمَ اللّهُ مُن اللّهُ اللّذِي خَلْقَ ٱلسَّمَونَ إِلّا كُفُولًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِ ﴾ قرأ نافِعٌ، وأبو عمرو بالياء في الوَصْلِ، وحذَفَاهَا فِي الوقْف. وأَثْبَتَها يعْقُوبُ فِي الوقْف، وحذَفَها الأَكْثُرُون فِي الحَالَتُيْنِ (١)(٢).

«مَنْ يَهْدِ اللهُ» قبالَ ابْنُ عبَّاسٍ: مَن يُسردِ اللهُ هُداه ﴿ فَهُوَ ٱلْمُهْ يَدِّوْمَن يُسرِدِ اللهُ هُداه ﴿ فَهُو ٱلْمُهْ يَدِّوْمَن يُضْلِلُ فَلَن يَجِدَ لَمُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ ٤ ﴾ يهٰدُونَهُ مِن "".

قُولُه تعَالى: ﴿ وَنَعْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾ فيهِ ثلاثةُ أقوالِ:

أحدُها: أنَّه يُمشِّيهم علَى وجُوهِهم.

وشَاهدُه مَا رَوى البُخاريُّ ومُسلمٌ في "صَحِيحيْهِا» مِن حديثِ أنسِ بُنِ مالِكِ أَنَّ رجُلًا سأَلَ رسُولَ اللهِ ﷺ كَيْفَ يُحشرُ الكافِرُ على وجْهِ ويوْمَ

<sup>(</sup>١) في (س): الحاليِنْ.

<sup>(</sup>٢) انظر: السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٣٤٩)، والتيسير؛ للداني (ص: ١٢٩)، والنشر في القراءات العشر؛ لابن الجزري (٢/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عنه الواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٨٦)، والتفسير الوسيط (٣/ ١٢٩).

القِيامَةِ؟ قَالَ: «إِنَّ الَّذِي أَمْشَاهُ عَلَى رِجْلَيْهِ فِي الدُّنْيَا، قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُمْشِيَهُ عَلَى وَجُلِيْهِ فِي الدُّنْيَا، قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُمْشِيهُ عَلَى وَجُهِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(١).

والثَّاني: أنَّ المعنى: ونحشُرُهم مسْحُوبِينَ عَلى وجُوهِهِم، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ. والثَّالث: نحشُرُهم مُسْرعِينَ مُبادِرينَ، فعبَّرَ بقوْلِه: ﴿ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾ عين الإِسْراعِ، كهَا تقُولُ العرَبُ: قدْ مرَّ القوْمُ على وجُوهِهِم؛ إذا أَسْرَعُوا، قالَه ابْنُ الأَنْبَارِيِّ.

قُولُه تعَالى: ﴿ عُمْيَا وَيُكْكَا وَصُمَّا ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدُهما: عُميًا لا يروْنَ شيئًا يَسرُّهُم، وبُكمًا لا ينْطِقُون بحُجَّةٍ، وصُمَّا لا يسْطِقُون بحُجَّةٍ، وصُمَّا لا يسْمَعُونَ شيئًا يسرُّهُم، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

وق الَ فِي رِوايةِ: عُميًا عن النَّظَر إلى ما جعَل الله (٢٠ لأوْلِيائِه، وبُكمًا عن مُحَاطبَةِ اللهِ، وصُمًا عمَّا مدَحَ بهِ أَوْلِياءَه، وهذَا قوْلُ الأَكْثَرينَ.

والنَّانِ: أنَّ هذَا الحشر في بعض أخوالِ القِيامةِ بعْدَ الحشرِ الأوَّلِ.

قالَ مُقاتِلٌ: هذا يكُونُ حِينَ يُقال للهُم: ﴿ ٱخْسَتُواْفِيهَا ﴾ [المؤمنون: ١٠٨] فيَصِيرُونَ عمْيًا بُكمًا صُمَّا لا يَروْنَ ولا يسْمَعُونَ ولا ينْطِقُونَ بعْدَ ذلِك (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٤٧٦٠)، وصحيح مسلم (٢٨٠٦).

<sup>(</sup>٢) لفظ الجلالة ليس في (م).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (٢/ ٥٥١).

## قُولُه تعَالى: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسِ: أي: سكَنَتْ (١).

قَالَ اللهَ سِّرُونَ: وذلِك أنَّها تأْكلُهُم، فإذَا لم تُبْقِ منْهُم شيئًا وصَارُوا فحْمًا ولم تجِدْ شيئًا تأْكُلُه؛ سكَنَتْ، فيُعادُونَ خلْقًا جِدِيدًا، فتعُودُ للمُم.

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُقال: خبَتِ النَّارُ؛ إذا سَكَن لهبُهَا، فاللَّهبُ يسْكنُ، والجمْرُ يعْملُ، في اللَّهبُ يسْكنُ، ولم يطفَأِ الجمْرُ؛ قيلَ: خَدَتْ تَخْمُدُ كُمُودًا، فإنْ طفئتْ ولم يبْقَ منْهَا شيْءٌ، قيلَ: همَدَتْ تَهْمِدُ هُمُودًا(٢).

ومعْنَى ﴿ زِذْنَهُ مُسَعِيرًا ﴾: نارًا تَسَعَّرُ؛ أي: تَلَهَّبُ، وما بعْدَ هذَا قد سبَقَ تفسيرُه... إلى قوْلِه: ﴿ قَادِرُ عَلَى آَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾؛ أي: على أنْ يخلقَهُم مرَّةً ثانِيةً، وأرَادَ بـ «مِثْلَهُم» إيَّاهُم، وذلِك أنَّ مِثْلَ الشَّيءِ مُساوِلَه، فجازَ أنْ يُعبَرَ بهِ عنْ نفْسِ الشَّيءِ، يُقال: مِثْلُك لا يفْعَلُ هذَا؛ أي: أنْتَ، [٤٨٩/أ] ومثلُه قوْلُه: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، وقد تمَّ الكلامُ عنْدَ قوْلِه: ﴿ مِثْلُهُمْ ﴾، ثُمَّ قال: ﴿ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ يغنِي: أَجَلَ البغثِ ﴿ فَأَلَى ٱلظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا ﴾؛ أي: جُحودًا بذلِكَ الأجل.

قوْلُه تعَالى: ﴿ قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِيَّ ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: المعْنَى: لو تمْلِكُونَ أَنْتُم، قالَ الْمُتَلَمِّسُ [من الطويل]:

وَلَوْ غَيْرُ أَخْوَالِي أَرَادُوا نَقِيصَتِي نَصَبْتُ لَكُمْ فَوْقَ الْعَرَانِينَ مِيسَمّا(")

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٥٦١)، من طريق علي بن داود، قال: ثنا عبد الله، قال: ثنا عبد الله، قال: ثني معاوية، عن علي عن ابن عباس، في قوله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتُ ﴾ قال: سكنت. (۲) غريب القرآن (ص: ٢٦١).

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوانه (ص: ٢٩)، والأصمعيات (ص: ٢٤٥)، ومختارات ابن الشجري=

المعنى: لو أرَادَ غيرُ أخوالي(١).

وفي هذِه الخزَائنِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: خزَائِنُ الأَرْزَاقِ.

والثَّانِ: خزَائِنُ النَّعَم؛ فيخرجُ في الرَّحمةِ قو لانِ:

أحدُهما: الرِّزقُ.

والثَّاني: النِّعمةُ.

وتخريرُ المكلامِ: لو ملكتُم ما يملِكُ اللهُ عزَّ وجلَّ لأمْسَكْتُم عنِ الإنْفاقِ خشْيةَ الفاقَةِ.

﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ يعننِي: الكافِرَ ﴿ فَتُورًا ﴾؛ أي: بخِيلًا تُمُسكًا؛ يُقال: قَرَرَ يَقْتُرُ، وقيرَ يقيرُ؛ إذا قيصَرَ في الإنْفاقِ.

وقالَ الماوردِيُّ: لو ملَكَ أَحَدٌ مِنَ المخْلُوقينَ مِن خزَائنِ اللهِ تعالى؛ لما جَادَ كجُودِ اللهِ تعَالى؛ لأمْرَيْنِ:

أحدُهما: أنَّه لا بُدَّ أنْ يُمسِكَ منْه لِنفقَتِه ومنْفَعتِهِ.

= (ص: ١٢٢)، والخزانة (١٠/ ٥٩)، وبلا نسبة في الكامل (١/ ٢٧٩)، والمقتضب (٣/ ٢٧)، وتذكرة النحاة (ص: ٤٩٠)، وفي الديوان وجميع المصادر: «جعلت» بدل: «نصبت»، «نقيصتي»: «تنقصي». والعرانين: جمع عِرْنين؟ وهو أعلى قصبة الأنف. ميسمًا: الميسم: هو الآلة التي يوسم بها، ومقصوده: أسمهم على العرانين؛ أي: أهجوهم هجاء يبقى أثره في وجوهم ويلزمهم ليزوم الميسم للأنف.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٦٢).

والنَّاني: أنَّه يَخَاف الفقْرَ، واللهُ تعَالى مُنزَّهٌ في جُودِه (١) عنِ الحالَيْنِ (٢).

ثُمَّ إِنَّ اللهَ تعالى ذكر إنْ كارَ فِرْ عونَ آياتِ مُوسى؛ تشبيهًا بحالِ هؤُلاءِ المشركينَ، فقالَ: ﴿ وَلَقَدْءَ النَّنَا مُوسَىٰ يَسْعَ اَيَنتِ ﴾ وفيها قولانِ:

أحدُهما: أنَّها بمعْنَى المعجزَاتِ والدَّلَالاتِ.

ثُم اتَّفَقَ جُمْهُ ورُ المَفسِّرينَ على سبْعِ آيَاتٍ منْهَا، وهيَ: يدُه، والعصَا، والطُّوفَانُ، والجرَادُ، والقُمَّلُ، والضَّفادِعُ، والدَّمُ.

واخْتَلَفُوا فِي الآيَتِيْنِ الآخِرتَيْنِ عَلَى ثَمَانِية أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها لسَانُه والبحْرُ الَّذي فُلت لَه، رَواه العوفيُّ عنِ ابْنِ عَبِّاسِ (٣)؛ يعْنِي بلِسانِه: أنَّه كانَ فيهِ عُقدةٌ فحلَّها اللهُ تعَالى لَه.

والثَّاني: البحْرُ والجبَلُ الَّذي نُتِق فوْقَهُم، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٤). والثَّالث: السِّنُونَ ونقْصُ الثَّمرَاتِ، رَواه عِكْرِمَةُ عن ابْن عبَّاس (٥)،

<sup>(</sup>١) في (ر): وجوده.

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (٣/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١٧/ ٥٦٤)، من طريق عطية العوفي، عن ابن عبَّاس، قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَا أَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ مَا يَنتِ بِيَّنَتِ ﴾ قال: التسع الآيات البينات: يده، وعصاه، ولسانه، والبحر، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم آيات مفصلات.

<sup>(</sup>٤) ذكره مكى بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٤٣٠١) عن مطرف عن مالك.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٦٥)، من طريق يحيى بن واضح، قال: ثنا الحسين بن واقد، عن يزيد النحوي، عن عكرمة ومطر الورّاق، في قوله: ﴿ قِسْعَ مَايَتِ ﴾ قالا الطوفان، واقد، عن يزيد النحوي، والسدم، والعصا، واليد، والسنون، ونقص من الثمرات.=

وب قِ قَالَ مُجَاهِدٌ، والشَّعبيُ، وعِكْرمَةُ، وقتادَةُ. وقالَ الحَسنُ: السّنُونَ ونقصُ الثَّمرَات آيةٌ واحِدةٌ (١).

والرَّابع: البحْرُ والموْتُ أُرْسل عليْهِم، قالَه الحسَنُ، ووهْبٌ.

والخامِس: الحَجرُ والبَحْرُ، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والسَّادس: لِسانُه وإِلْقاءُ العَصَا مرَّتَيْن عنْدَ فِرْعونَ، قالَه الضَّحَّاكُ.

والسَّابع: البحْرُ والسِّنُون، قالَه مُحَمَّدُ بْنُ كَعْبٍ.

والنَّامن: ذكرَهُ محمَّدُ بْنُ إِسْحاقَ، عنْ محمَّدِ بْنِ كعْبِ أَيْضًا، فذكر السَّبعَ الآياتِ الأُولى، إلَّا أَنَّه جعَل مكانَ يدِه البحْرَ، وزَاد الطَّمسةَ والحَجرَ، يعْنى قوْلَه: ﴿ أَطْمِسْ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ ﴾ [يونس: ٨٨].

والثَّاني: أنَّها آياتُ الكتاب.

رَوى أبو داودَ السِّجسْتانيُّ مِن حديثِ صفْوَانَ بْنِ عسَّالِ، أَنَّ يهُوديًّا قَالَ لَصَاحِبِه: تعَالَ حتَّى نسْأَلَ هذَا النَّبِيَّ، فقَال الآخَرُ: لَا تقُلْ: إِنَّه نَبِيٌّ، فإَنَّه لَوْ سَمِعَ ذلِكَ، صارَتْ لَه أَربَعةُ أغينٍ؛ فأَتيَاه، فسَالَاهُ عنْ تسْعِ فإنَّه لوْ سَمِعَ ذلِكَ، صارَتْ لَه أربَعةُ أغينٍ؛ فأَتياه، فسَالَاهُ عنْ تسْعِ آياتٍ بيِّنَاتٍ، فقَال: «لَا تُشْركوا باللهِ شيئًا، ولَا تقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ

<sup>=</sup> وأخرجه أحمد بن منيع، كما في المطالب العالية (٤٠٣٣) من طريق إسماعيل بن أبي خالد، عن عكرمة وأبي صالح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري (۱۷/ ٥٦٦)، من طريق عبد الرزاق، قال: أخبرنا معمر، قال: قال الحسن، في قولسه: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ الْحَسن، في قولسه: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ الْحَسن، في قولسه: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ الْحَسن، في قولسه: ﴿ وَلَقَدْ اللَّهُ مَرَتِ ﴾ قال: هذه آية واحدة.

اللهُ إِلَّا بِالحَـقِّ، وَلَا تَزْنُـوا، وَلَا تَسْرِقُـوا، وَلَا تَأْكُلُـوا الرِّبَا، وَلَا تَمْشُـوا بِالبَرِيءِ [٤٨٩/ب] إلى السُّـلُطَانِ لِيقتلَـهُ، وَلَا تَسْـحرُوا، وَلَا تَقْذِفُـوا المحْصَنـاتِ، ولَا تَفِـرُّوا مِـنَ الزَّحْف، وعلَيْكُـم خاصَّةَ يهُـودٍ أَلَّا تَعْـدُوا فِي السَّـبْتِ»، قـالَ: فقبَّـلا يـدَه، وقالَا: نشْهَدُ أَنَّـك نَبِيٍّ (۱).

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَنتِ بَيِنَتِ فَسْتَلْ بَنِ إِسْرَوْ مِلَ إِذْ جَآءَ هُمْ فَقَالَ لَهُ وَخِرَعُونُ إِنِّ لَأَظُنُكَ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَآ أَنزَلَ هَلَوُلاَ وَ إِلَا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ إِنِّي لَأَظُنُكَ يَنْفِرْعَوْتُ مَشْبُورًا ﴿ فَا أَنزَلَ هَلَوُلاَ وَ إِلَا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُكَ يَنْفِرْعَوْتُ مَشْبُورًا ﴿ فَا فَارَادَ أَن يَسْتَفِزَهُم مِن ٱلْأَرْضِ فَأَغْرَفْنَهُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعًا ﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِينِي إِسْرَةٍ بِلَ ٱسْكُنُوا ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ الْآخِرَةِ خِشْنَا بِكُولَ الْفَيْفُوا الْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ الْآخِرَةِ خِشْنَا بِكُولَ الْفَيْفُوا الْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ الْآخِرَةِ خِشْنَا بِكُولَ الْفَيْفُوا الْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ الْآخِرَةِ خِشْنَا بِكُولَ الْفِيفُا ﴿ فَالَا مِنْ بَعْدِهِ لِينِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَعْدُمُ وَمِن مَعْدُ جَمِيعًا ﴿ اللَّالَ مِنْ بَعْدِهِ لَلْنَا مِنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُولًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

(۱) أخرجه أبو داود الطّيالسي في مسنده (۱۲٦٠)، وأحمد (٤/ ٢٣٩- ٢٤٠)، والترمذي (٢/ ٢٥٣) - ٢١٤٤)، والنسائي في الكبرى (٣٥٢٧- ٨٦٠٢)، وابن ماجه (٣٧٠٥) ختصرًا، والعقيلي في الضعفاء (٢/ ٢١٦)، والطبري (١٧/ ٥٥٦- ٥٥٥)، والطحاوي في شرح معاني الآثار (٣/ ٢١٥)، وفي مشكل الآثار (٣٦- ٦٤- ٦٥)، والطبراني في الكبير (٢٣٩٦)، وابن قانع في معجم الصّحابة (٢/ ١١)، والحاكم في مستدركه (١/ ٩)، والبيهقي في الكبرى (٨/ ١٦٦)، من طريق عمروبن مرة، عن عبد الله بن سلمة، عن صفوان بن عسال المرادي، به.

وعبد الله بن سلمة المرادي الكوفي تكلّم فيه النقاد بسبب سوء حفظه. قال النسائي: وهذا حديث منكر، وحُكي عن شعبة قال: سألت عمرو بن مرة عن عبد الله بن سلمة؟ فقال: تعرف وتنكر. أه.. وقال البخاري: لا يتابع في حديثه. وقال أبو أحمد الحاكم: ليس حديثه بالقائم. وانظر: الضعفاء؛ للعقيلي (٢/ ٢٦١)، والميزان (٢/ ٤٣١). قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٩/ ٨٨): وهو حديث مشكل، وعبد الله بن سلمة في حفظه شيء، وقد تكلّموا فيه، ولعله اشتبه عليه التسع الآيات بالعشر الكلمات، فإنها وصايا في التوراة لا تعلق لها بقيام الحجة على فرعون. والله أعلم.



قؤلُه تعَالى: ﴿ فَسَّنَلْ بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ ﴾ قرأ الجمْهُ ور: «فاسْأَلْ» على معْنَى الأَمْرِ لِرسُولِ اللهِ ﷺ، وإنَّما أُمِر أَنْ يسْأَلَ مَن آمَن منْهُم عمَّا أُخْر به عنْهُم؛ ليكونَ حُجَّةً على مَن لم يُؤمِنْ منْهُم.

وقرَ أَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ فَسَّنَلْ بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ ﴾ على معْنى الخَبرِ عنْ مُوسى أَنَّه سأَل فرْعَونَ أَنْ يُرسِلَ معَه بنِي إِسْرائيلَ (١). ﴿ فَقَالَ لَهُ فِرْعَونُ إِنِّ لَأَنْهُ مَسْحُودًا ﴾ وفيه ثلاثة أَقُوالٍ: لَأَخْسَبُكَ ﴿ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُودًا ﴾ وفيه ثلاثة أَقْوالٍ:

أحدُها: مخدُوعًا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّاني: مسْحُورًا، قد سُحرْتَ، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

والثَّالث: ساحِرًا، فوضَعَ مفْعولاً في موْضِع فاعِل، هذَا مرْويٌّ عنِ الفرَّاءِ وأبي عُبيدةً (٢).

فَقَال مُوسى: ﴿ لَقَدَّ عَلِمْتَ ﴾ قرَأ الجمهُ وربفتْحِ التَّاءِ. وقرَأ عيليٌّ عليه

<sup>(</sup>۱) أخرج هذه القراءة الطبري في تفسيره (۱۷/ ٥٦٨) من طريق هارون، عن حظلة السَّدوسيّ، عن شهر بن حوشب، عن ابن عباس، أنه قرأ: «فَسأَلَ بَنِي إِسْرَاثِيلَ إِذْ جاءهم يعني: أن موسى سأل فرعونَ بني إسرائيل أن يرسلهم معه.

والقراءة شاذة، انظر: المصاحف؛ لابن أبي داود (ص: ٢٦٠)، ومعاني القرآن؛ للنحاس (٤/ ٢٠٠)، وتفسير الثعلبي (١٦/ ١٣٨)، وشواذ ابن خالويه (ص: ٧٧)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) ليس في نسخة معاني القرآن المطبوعة ولا المجاز، وذكر ذلك عنها الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٩٥)، والواحدي في التفسير البسيط (١٣/ ٤٩٥)، وانظر: معالم التنزيل؛ للبغوى (٥/ ١٣٥).

السَّلام بِضمَّهَا (١)، وقالَ: واللهِ مَا علِمَ عدُوُّ اللهِ، ولكِن مُوسى هوَ الَّذِي علِمَ، فبلَغ ذلِك ابْنُ عبَّاسٍ، فاحْتجَ بقوْلِه تعَالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَنْقَنَتْهَا فَلُهُمُ مَ اللهِ عَلَى ابْنُ عبَّاسٍ فاحْتجَ بقوْلِه تعَالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَنْقَاتُهَا اللهُ عَلَى ابْنُ عَبَّاسٍ وَالْحِسَائِيُّ وَثَعْلَبٌ قِراءةَ علِيَّ عليه السلام، وقد رُويتْ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وأبي رَزينٍ، وسَعِيدِ بْنِ جُبيرٍ، وابْنِ يعْمُرَ.

واحْت عَمْ مَن نَصَرَها بِأَنَّه لَمَا نَسبَ مُوسى إلى أَنَّه مسْحورٌ، أعْلَمَه بصحّة عَقْلِه بقوْلِه: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ والقِراءةُ الأُولَى أصَحُ ؛ لإخْتِيارِ الجمْهُ ورِ، ولأنَّه قدْ أبانَ مُوسى مِنَ المعجزاتِ ما أَوْجَبَ علْمَ فرْعَونَ بصدْقِه، فلم يرُدَّ عليْهِ إلّا بالتّعلُّلِ والمَدَافعَةِ، فكأنَّه قالَ: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ بالدَّلِيلِ والحُجَّةِ يرُدُ عليْهِ إلّا بالتَّعلُّلِ والمَدَافعَةِ، فكأنَّه قالَ: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ بالدَّلِيلِ والحُجَّةِ فِكأَ أَنزَلَ هَنَوُلاَءٍ ﴾ يعني الآيساتِ. وقد شرحْنَا معننى البصائِر في الأعراف [آية: ٢٠٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِنِي لَأَظُنُكَ ﴾ قالَ أَكْثرُ المَفسِّرينَ: الظَّنُ هاهُنا بمعْنَى العلْمِ، على خِلافِ ظَنِّ فِرْعونَ فِي مُوسى، وسوَّى بيْنَهُما بعْضُهُم، فجعَل الأَوَّلَ بمعْنَى العلْم أَيْضًا.

<sup>(</sup>١) هـذِه القراءة أسندها الفراء إلى على -، في معاني القرآن (٢/ ١٣٢)، وقال: الفراء: والفتح أحبّ إليّ وقال بعضهم: قرأ الْكِسَائي بالرفع، فقال: أخالفه أشـدًّ الخلاف.

## وفِي المُثْبُورِ سِنَّةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الملْعُونُ، رَواه أبو صَالِحٍ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١)، وبهِ قالَ الضَّحَّاكُ. والثَّاني: المغْلُوبُ، رَواه العَوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاس (٢).

والثَّالث: النَّاقِصُ العقْلِ، رَواه ميْمُونُ بْنُ مِهرَانَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

والرَّابع: المهْلَكُ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١٠)، وبهِ قالَ أبو عُبيدة (٥)، وابْنُ قُتيبة (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ٥٧٠) من طريق علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَإِنِّ لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْتُ مَثْبُورًا ﴾ يقول: ملعونّا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٧/ ٥٧٠) من طريق عطية العوفي عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْتُ مَثْبُورًا ﴾ يعني: مغلوبًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٤٩٩) (١٧٦٠)، من طريق أبو صالح محمد ابن عيسى بن محمد بن عبد الرحمن الضبي، قال: حدثنا أبو عبدالله الحسين بن عبد الله بن الخصيب الأبراري، قال: حدثنا إبراهيم بن سعيد الجوهري، قال: كنت قائهًا على نقال: على رأس المأمون وهو يناظر رجلًا فسمعته يقول له: يا مثبور! ثم أقبل على فقال: يا إبراهيم! ما معنى يا مثبور؟ قلت: لا أدري، فقال: حدثني الرشيد قال: حدثني أمير المؤمنين المهدي، قال: كنت جالسًا عند أمير المؤمنين المنصور، فسمعته يقول لرجل: يا مثبور! فقلت: يا أمير المؤمنين! ما معنى مثبور؟ فقال: قال ميمون بن لرجل: يا مثبور! فقلت: يا أمير المؤمنين! ما معنى مثبور؟ فقال: قال ميمون بن ناقص العقل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٣١٨)، طريق مَعْمَر، عَنْ قَتَادَةَ، فِي قَوْلِهِ تَعَالىَ: ﴿ مَنْ مُولَ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللّل

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (ص: ٢٦١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: يُقَالَ: ثُبِرِ الرَّجُلُ، فَهُوَ مَثْبُورٌ؛ إِذَا أُهْلَكُ(١).

والخامِس: الهالِك، قالَه مُجاهِدٌ.

والسَّادس: المُنُوعُ مِنَ الخيْرِ؛ تقُول العرَبُ: مَا ثَبَرَكَ عنْ هذَا؛ أي: مَا منَعَك، قالَه الفرَّاءُ(٢).

قولُه تعَالى: ﴿ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَّهُم ﴾ يعْنِي: فِرْعُونَ أَرَادَ أَنْ يستفِزَّ بنِي إِسْرائيلَ مِن أَرْضِ مِسرَ.

وفي معْنَى «يَسْتَفِزَّهُمْ» قوْلَانِ:

أحدُهما: يسْتَأْصِلُهم، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: يسْتخِفُّهُم حتَّى يخْرجُوا، قالَه ابْنُ قُتيبةَ (٣).

وقىالَ الزَّجَّاجُ: جائِـزٌ أَنْ يكـونَ اسْـتِفْزازُهُم إِخْرَاجَهُـم منْهَا بالقتْـلِ أَوْ بالتَّنْحيــةِ(١٠).

قَالَ العُلَمَاء: وفي هـذِه الآيـةِ تنْبِيهٌ عـلى نُـضرةِ رسُـولِ الله ﷺ؛ لأنَّـه لَّـا خرَجَ مُوسى، وكذلِك أظْهَر خرَجَ مُوسى، وكذلِك أظْهَر اللهُ نَبِيَّـه بعْـد خُروجِـه مِـن مكَّـةَ حتَّى رجعَ إليْهَـا ظاهِـرًا عليْهَـا. [1/٤٩٠]

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٥) في (س)، و (م): فطلبه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ ، ﴾؛ أي: مِن بعْدِ هَلَاكِ فِرْ عُونَ ﴿ لِبَنِيَ السَّرَهِ بِلَ اللَّهُ اللَّالَّالَالَا اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَالَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّا

أحدُها: فلسُطِينُ والأَرْدُنُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّاني: أَرْضٌ ورَاءَ الصِّينِ، قالَه مُقاتلٌ (٢).

والثَّالث: أَرْضُ مِصرَ والشَّام.

قوْلُه تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُا لَآخِرَةِ ﴾ يعْنِي: القِيامَةَ ﴿ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾؛ أي: جِيعًا، قالَه ابْنُ عبَّاسِ ومُجَاهِدٌ، وابْنُ قُتيبةً (٣).

وق الَ الفرَّاءُ: «لفِيفًا»؛ أي: مِن هَاهُنا ومِن هَاهُنا (١٤). وق الَ الزَّجَّاجُ: اللَّفِيفُ: الجَمَاعَاتُ مِن قَبَائِلَ شتَّى (٥).

<sup>(</sup>١) في (س): ثلاث.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢٦٣).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَبِالْخَقِ أَنزَلْنَهُ ﴾ الهاءُ كنايةٌ عنِ القُرآنِ، والمعْنَى: أَنْزلْنَا القُرآنَ بالأَمْر الثَّابِتِ والدِّينِ المُستقِيمِ، فهوَ حَقُّ، ونُزولُه حَقُّ، ومَا تَضمَّنَهُ حَقٌّ، ونُزولُه حَقَّ، ومَا تَضمَّنَهُ حَقٌّ.

وقالَ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَهُ ﴾؛ أي: بالتَّوْحيدِ، ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَهُ ﴾؛ أي: بالتَّوْحيدِ، ﴿ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ يعْني: بالوَعْد والوَعِيدِ، والأَمْرِ والنَّهيِ.

قوْلُ مَعَالَى: ﴿ وَقُرْهَ اَنَا فَرَقَتَهُ ﴾ قرأ علِيٌ عليه السّلام، وسعد بُنن أبي وقّاص، وأبي بُن كغب، وابن مسعود، وابن عبّاس، وأبو رزين، ومُجاهِد، وابن عبين، وقتادَة، والأعرَج، وأبو رجَاء، وابن مُعيصن: «فَرَقْنَاه» بالتّشديد (١٠). وقرا الجمهور بالتّخفيف.

فأمَّا قِراءةُ التَّخْفيفِ: ففِي معْناها ثَلائَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: بيَّنَّا حلَالَه وحرَامَهُ، رَواه الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (٢).

والثَّاني: فرَّقْنَا بهِ(٣) بيْنَ الحَقِّ والبَّاطل، قالَه الحسَنُ.

والنَّالَث: أَحْكَمْنَاه وفصَّلْنَاه؛ كَقُولِه تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ٤] قالَه الفرَّاءُ(١).

<sup>(</sup>۱) قسراءة شساذة، انظر: المحتسب (۲/ ۲۳)، وشسواذ ابسن خالويمه (ص: ۷۷)، وشسواذ القسراءات؛ للكرماني (ص: ۲۸٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره عن ابن عبَّاس السمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) في (م): فيه.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٣٢).

وأمَّا المشدَّدةُ؛ فمعْنَاهَا: أَنَّه أُنزل متفرِّقًا، ولم ينْزِلْ جُملةً واحِدةً. وقد بيَّنَا في أوَّلِ كتابِنَا هذا مِقدارَ المدَّةِ الَّتِي نزَلَ فيهَا.

قُولُه تعَالى: ﴿ لِنَقْرَآهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكُثِ ﴾ قرراً أنس، والشَّغبيُ، والضَّحَاكُ، وقتادَةُ، وأبو رَجاءٍ، وأبان عن عاصِم، وابنُ مُحيصنِ: بفتْحِ المَسِمِ (۱)؛ والمعْنَى: على تُودَةٍ وتَرَسُّلِ لِيتدبَّرُوا معْنَاه.

قوْلُه تعَالى: ﴿ قُلُ ءَامِنُواْ بِهِ ءَ أَوْلَا تُوْمِنُواْ ﴾ هـذَا تهْدِيـدٌ لِكفَّارِ أَهْـلِ مكَّـةَ، والهَاءُ كِنايـةٌ عـن القُرآنِ. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾ وفيهم ثلاثة أقْـوَالِ:

أحدُها: أنَّهم ناسٌ مِن أهل الكِتاب، قالَه مُجاهِدٌ.

والثَّانِ: أنَّهُمُ الأنْبِياءُ عليهم السلام، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

والثَّالث: طُلَّابُ الدِّينِ، كأبِي ذَرِّ، وسلْمَانَ، ووَرقَةَ بْنِ نوْفَلِ، وزَيْدِ بْنِ عمْرِو، قالَه الوَاحِديُّ(٢).

وفي هاءِ الكِنايةِ فِي قُولُهِ: ﴿ مِن مَّلِهِ ۦ ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها ترجِعُ إلى القُرآن، والمعنني: مِن قبْلِ نُزولِه.

والثَّاني: ترجِعُ إلى رسُولِ اللهِ ﷺ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

فعلَى الأوَّل ﴿إِذَا يُسَلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ القُرآنُ. وعلَى قوْلِ ابْنِ زَيْدِ ﴿إِذَا يُسَلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ عَلَيْهِمْ ﴾ عَلَيْهِمْ ﴾ مَا أُنْزل إليهم مِن عنْدِ اللهِ.

<sup>(</sup>١) قراءة شاذة، انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ٢٨٤)، والكامل؛ للهذلي (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط (١٣/ ٥٠٦).

قوْلُه تعَسالى: ﴿ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ ﴾ الله مَاهُنا بمعْنَى: علَى. قالَ ابْنُ عَبَاسٍ: قوْلُه: ﴿ لِلْأَذْقَانِ ﴾؛ أي: للوُجُودِ (١).

قالَ الزَّجَاجُ: الَّذي يخرُّ وهوَ قائِمٌ، إنَّما يخرُّ لِوجْهِه، والذَّقنُ: مجتمَعُ اللَّحْيَيْنِ، وهوَ عضوٌ مِن أعْضاءِ الوجْهِ، فإذَا ابْتداً يخِرُّ، فأقربُ الأشياءِ مِن وجْههِ إلى الأرْض الذَّقْنُ (٢).

وق الَ ابْنُ الأنْب اريِّ: أوَّل مَ ايلْقَ مِ الأَرْضَ مِن الَّذِي يَخِرُّ قَبْلَ أَنْ [ ١٩٩٠ - ] يُصوِّبَ جبْهتَ ه ذَفْنُه، فلِذلكَ ق الَ: ﴿ لِلْأَذْفَانِ ﴾ ، ويجُوزُ أَنْ يكُونَ المغنَى: يَجرُّونَ للوجُوهِ، فاكْتفَى بالذَّقْن مِن الوجْهِ كَ ايُكتفى بالبغض مِنَ الكُلِّ، وبالنَّوع مِنَ الجنْسِ.

قُولُه تعَسلى: ﴿ وَيَقُولُونَ سُنِحَنَ رَبِنَآ ﴾ نزَّهُ وااللهَ تعَسلى عسنُ تكْذِيبِ المَكذَّبِينَ بالقُرآنِ، وقالُوا: ﴿ إِن كَانَ وَعَدُرَبِنَا ﴾ بإنْ زالِ القُرآنِ وبعْثِ محمَّدٍ ﷺ ﴿ لَمَفْعُولًا ﴾ والسَّرَم دخلَتْ للتَّوْكيدِ.

وهـؤُلاءِ قـوْمٌ كانُـوا يسْمَعُون أنَّ اللهَ باعِثْ نبِيَّـا مِـنَ العرَبِ، ومُنـزِّلُ عليهِ كتَابَّـا، فلـيًا عايَنُـوا ذلِـك، حِـدُوا اللهَ تعَـالى عـلى إِنْجـازِ الوعْـدِ.

﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْفَانِ ﴾ كرَّر القوْلَ؛ لِيدلَّ علَى تَكْرَادِ الفعْلِ منْهُم. ﴿ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾؛ أي: يزيدُهُمُ القُرآنُ تَواضُعًا. وكانَ عبْدُ الأعْلَى التَّيْمِيُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٧٧) من طريق علي بن أبي طلحة، عن عباس، قوله: هِ يَغِرُونَ اللَّا ذَفَانِ سُجَدًا ﴾ يقول: للوجوه.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٣٦٤).

يقُول: مَن أُوتِي مِنَ العلْمِ مَا لَا يُبكيه؛ لَخَلِيقٌ أَنْ لَا يكُونَ أُوتِي علْمًا ينْفَعُه؛ لأنَّ اللهَ تعَالى نعَتَ العُلَمَاء، فقَال: ﴿ إِنَّ النَّيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾... إلى قوْلِه: ﴿ يَبَكُونَ ﴾ (١٠).

﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّهَ أَوِ اَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّا مَا مَدْعُوا فَلَهُ اَلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَالِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ فَالِ الْخَمَدُ لِلَّهِ الَّذِى لَمَّ يَنْخِذُ وَلَدَا وَلَوْ يَكُن لَهُ مُسْرِيكُ فِي اَلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذُّلِّ وَكَيْرُهُ تَكْمِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ

قوْلُه تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللّهَ أَو اَدْعُوا الرَّحْمَنَ ﴾ ... الآية. هذه الأية نزلت على سبب، وفيه ثلاثة أقوال: على سبب، وفيه ثلاثة أقوال: على سبب، وفيه ثلاثة أقوال: أحدُها: أنَّ رسُولَ اللهِ عَلَي مَجَدَد ذات ليْلَة بمكَّة، فجعَلَ يقُولُ في شجودِه: «يَا رحْمَنُ يَا رحِيمُ». فقال المشركونَ: كانَ مُحمَّدٌ يدْعُو إلما واحِدًا، فهو الآن يدْعُو إلما واحِدًا، فهو الآن يدْعُو إلما واحِدًا، فهو الآن يدْعُو إلما الشّركان الله هذه الآية، قالَه ابنُ عبّاس (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهد (ص: ٤١) (١٢٥)، وأبو عبيد في فضائل القرآن (ص: ١٤٠)، وابر عبيد في فضائل القرآن (ص: ١٤٠)، واب أبي شيبة في مصنف (٧/ ٢٠٤)، (٣٥٣٦٠)، والإمام أحمد في الزهد (ص: ١٣٧)، (٩٢٩)، والدارمي في سننه (١/ ٣٣٥) (٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (١٧/ ٥٨٠) من طريق الأوزاعي، عن مكحول، أن النبي كلاكان يتهجَّد بمكة ذات ليلة، يقول في سجوده: يا رَحْمَنُ يا رَحيمُ، فسمعه رجل من المشركين، فلها أصبح قال لأصحابه: انظروا ما قال ابن أبي كبشة، يدعو الليلة الرحمن الذي باليهامة، وكان باليهامة رجل يقال له الرحمن: فنزلت: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ اللّهَ أَو ٱدْعُواْ الرّحمَنَ أَيّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الْأَمْمَا المُعْلَى ﴾، وذكره عن ابن عبّاس الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٥٠٥)، والتفسير البسيط (١٦/ ٥١٠).

والثَّاني: أنَّ رسُول الله عَلَيْ كَانَ يَكْتُبُ فِي أُوَّلِ مَا أُوحِيَ إلَيْهِ: "باسْمِكَ اللَّهُمَّ»، حتَّى نزَل: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَ الرَّحِيمِ ﴾ [النمل: ٣٠] فكتَب: "بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»، فقالَ مُشركُو العرَبِ: هذا الرَّحِيمُ نغرفُه، فهَا الرَّحْنُ فنزَلَتْ هذهِ الآيةُ، قالَه ميْمُونُ بْنُ مِهرانَ (١٠).

والثَّالَث: أنَّ أهْلَ الكتابِ قالُوا لِرسُولِ الله ﷺ: إنَّ كَ لَتُقِلَّ ذَكْرَ الرَّحْنِ وَالثَّالِثُ اللَّهُ اللَّيةُ، قالَهُ الضَّحَّاكُ(٢).

فَأَمَّا قُولُهُ: ﴿ وَلَا يَحْهُرُ بِصَلَائِكَ ﴾ فنزَلَ على سبَبٍ، وفيهِ ثلَاثةُ أقوالٍ:

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك عنه الثعلبي في الكشف والبيان (١٦/ ٥٠٦)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) انظر المصدرين السابقين.

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عباس - رَضَالِلَهُ عَنْهُا - متفق عليه: أخرجه البخاري (٤٧٢٢)، مسلم (٤٤٦)، والترمذي (٣١٤٦) كلهم من طريق هشيم قال: أخبرنا والنسائي (١/ ٦٧١) (٣٢٠)، والترمذي (٣١٤٦) كلهم من طريق هشيم قال: أخبرنا أبو بشر عن سعيد بن جبير، عن عبد الله بن عباس رَصَالِلَهُ عَنْهَا، قال: نزلت ورسول الله عن متوار - مختف - بمكة، فكان إذا صلى بأصحابه رفع صوته بالقرآن بالقراءة، فإذا سمع ذلك المشركون سبوا القرآن ومن أنزله ومن جاء به، فقال الله تعالى لنبيه على النبيه على النبيه على النبيه على النبيه عن أصحابك، =



والشَّاني: أنَّ الأعْرابِيَّ كانَ يجهَرُ في التَّشهدِ ويرْفَعُ صوْتَه، فنزَلَتْ هذه الآية، هذا قوْلُ عائِشةَ (١).

والثَّالث: أنَّ رسُولَ اللهِ اللهِ كَانَ يُصلِّي بمكَّةَ عنْدَ الصَّفَا، فجهَرَ بالقُرآنِ في صَلاةِ الغَداةِ، فقَال أبوجهْل: لا تفْتَرِ على اللهِ، فخفَضَ النَّبِيُّ عَلَى صوْتَه، فقَال أبوجهْل للمُشركينَ: ألَا تروْنَ مَا فعلْتُ بابِن أبي كبْشة ؟ ردَدْتُه عنْ قواءتِه، فنزَلَت هذِه الآيةُ، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

فأمَّا التّفسير؛ فقوْلُه: ﴿ قُلِ آدَعُواْ اللّهَ أَوِ آدْعُواْ الرَّحْمَنَ ﴾ المعنسى: إنْ شستتُم فقُولوا: يا اللهُ، وإنْ شستتُم فقُولوا: يا رحْمَنُ، فإنَّهُما يرْجِعَانِ إلى واحِد، ﴿ أَيّا مَا نَدُعُواْ أَنَ اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ مَا نَدُعُواْ أَنَ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ الله

أسمعهم القرآن ولا تجهر ذلك الجهر ﴿ وَٱبْتَعَ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴾ يقول: بين الجهر والمخافقة. وكذلك ذكره الواحدي في أسباب النزول (ص: ٣٠٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۱۷/ ۵۸۷)، وابن خزيمة في صحيحه (۷۰۷)، والحاكم في مستدركه (۱/ ۳۵٤) (۳۸۹) من طريق حفيص بن غياث، عن هشام بن عُرْوة، عن أبيه، عن عائشة، قالت: نزلت هذه الآية في التشهد ﴿ وَلَا بَعْمَر بِصَلَائِكَ وَلاَ عُمَاوِت بِهَا ﴾. وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (۱۱/ ۹۰۹)، ومكبي بن أبي طالب في الهداية (۲۱/ ۳۰۶)، والواحدي في أسباب النول (ص: ۳۰۶).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (٢/ ٥٥٦).

<sup>(</sup>٣) في الأصل، و(س): لفظها، والمثبت من (ر)، و(م).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (٢/ ١٣٣).

## قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَحْهُرُ بِصَلَائِكَ ﴾ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها الصَّلاةُ الشَّرعيَّةُ.

## ثُمَّ فِي المرَادِ بالكلامِ سِنَّةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: لاتَجهَرْ بقِرَاءتِكَ، ولَا ثُخافِتْ بِها، فكأنَّه نهْيٌ عنْ شِدَّةِ الجهْرِ بالقِراءةِ، وشِدَّةِ المخافَتةِ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

فعَلَى هذَا فِي تسمِيةِ القِراءةِ بالصَّلاةِ قوْلَانِ -ذكرَهُمَا ابْنُ الأنْبَارِيِّ-:

أحدُهما: أنْ يكُون المعنني: فلا تجهَرْ بقِراءةِ صَلاتِكَ.

والثَّاني: أنَّ القِراءةَ بعْضُ الصَّلاةِ، فنَابَتْ عنْهَا؛ كما قِيلَ لِعيسى: كَلِمَةُ اللهِ؛ لأنَّه بالكلِمَة كانَ.

والثَّاني: لَا تُصلِّ مُراءاةً للنَّاس، ولا تدعْهَا مُخافةَ النَّاسِ، قالَـه ابْـنُ عبَّـاسٍ أَيْضًـا.

والثَّالَث: لَا تَجَهَرْ بالتَّشهدِ في صلَاتِك، رُوي عنْ عائِشةَ رضي الله عنها في رِوايةٍ، وبهِ قَالَ ابْنُ سِيرِينَ.

والرَّابع: لَا تَجَهَرْ بفغلِ صَلاتِك ظاهِرًا، ولا تُخافِت بها شدِيدَ الإستتارِ، قالَه عكرِمَةُ.

والخامِس: لَا تُحسِن علَانِيتَهَا، وتُسِئ سَريرتَهَا، قالَه الحسَنُ.

والسَّادس: لَا تجهَرْ بصَلاتِكَ كُلِّها، ولا تُخافِتْ بجميعِهَا. فاجْهرْ في صَلاةِ اللَّيْلِ، وخافِتْ في صَلاةِ النَّهار، على مَا أمرْنَاك بِه، ذكرَهُ القاضي أبو يعْلَى.

0

والقوْلُ الثَّاني: أنَّ المرادَ بالصَّلاةِ الدُّعاءُ، وهوَ قوْلُ عائِشةَ، وأبي هُريرةَ، ومُجاهِدٌ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا تُخَافِتَ بِهَا ﴾ المخَافتَةُ: الإخْفاءُ، يُقال: صوْتٌ خفِيتٌ. ﴿ وَٱبْتَعْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾؛ أي: اسْلُك بيْن الجهْرِ والمخَافتَةِ طريقًا.

وقدْ رُوي عنِ ابْنِ عبّاسِ أَنَّه قالَ: نُسختْ هذِه الآيةُ بقوْلِه: ﴿ وَأَذْكُر رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةُ وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥](١)، وقالَ ابْنُ السَّائبِ: نُسختْ بقوْلِه: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤](١)، وعلى التَّحقيقِ وجودُ النَّسخ هَاهُنا بعِيدٌ.

قولُ تعَالى: ﴿ وَلَوْ يَكُنُ لَهُ شَرِيكُ فِ ٱلْمُلْكِ ﴾ وقراً أبو المتوكل، وأبو المجوزاء، وطلْحة بن مصرِّف: ﴿ فِي المِلْكِ » بكسرِ الميمِ ("). ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ اللَّهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِي اللَّهُ وَلَمْ يَنْتَعِ نَصْرَ أَحَدِ (") والمعنسَى: أنَّ ه لا الذُّلِ ﴾ قال مُوالاةِ أَحَدِ لِذُلِّ يلْحَقُ ه، فهوَ مُسْتغنِ عن الوَلِيَّ والنَّصيرِ. يُختَ اجُ إلى مُوالاةِ أَحَدِ لِذُلِّ يلْحَقُه، فهوَ مُسْتغنِ عن الوَلِيِّ والنَّصيرِ.

﴿ وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا ﴾؛ أي: عظَّمْه تعظيمًا تامًّا.

<sup>(</sup>١) انظر: الناسخ والمنسوخ؛ للنحاس (ص: ٥٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: الناسخ والمنسوخ، المنسوب للزهري (ص: ٣٠)، وذكره المصنف في نواسخ القرآن (٢/ ٥٠٣).

<sup>(</sup>٣) قراءة شاذة، انظرها في شواذ القراءات (ص: ٢٨٤).

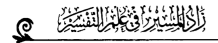
<sup>(</sup>٤) تفسير مجاهد (ص: ٤٤٤)، وأخرجه الطبري في تفسيره (١٧/ ٥٩٠) من طريق ابن أبي نجيح، عن مجاهد ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلِّ ﴾ قال: لم يحالف أحدًا، ولا يبتغي نصر أحد.

## فهرس الآيات

| الصفحة |           | رقم الآية |
|--------|-----------|-----------|
|        | سورة يوسف |           |
| 0      |           | ۲۸، ۲۸    |
| ٧      |           | ٨٤        |
| ٩      |           | ٥٨، ٧٨    |
| 19     |           | ۸۸، ۳۶    |
| ٣١     |           | 98        |
| ٣٧     |           | 91,90     |
| ٤١     |           | 99        |
| ٤٣     |           | 1.1.1     |
| ٤٩     |           | 1.7.1.7   |
| 01     |           | 1.7.1.8   |
| ٥٣     |           | 1.9.1.    |
| 00     |           | 11.       |
| ٥٧     |           | 111       |

| الصفحة |            | رقم الآية |  |  |
|--------|------------|-----------|--|--|
|        | سورة الرعد |           |  |  |
| 71     |            | 7.1       |  |  |
| 75     |            | ٣، ٤      |  |  |
| ٦٧     |            | ٥         |  |  |
| 79     |            | ۲، ۹      |  |  |
| ٧٥     |            | 11.1.     |  |  |
| ۸١     |            | 17,17     |  |  |
| ۸٧     |            | 1 8       |  |  |
| ٨٩     |            | 10        |  |  |
| 91     |            | ١٦        |  |  |
| 98     |            | ۱۸،۱۷     |  |  |
| 97     |            | 78.19     |  |  |
| 1 • 1  |            | 77,70     |  |  |
| 1.4    |            | 29.77     |  |  |
| 1.0    |            | ٣.        |  |  |
| ١٠٧    |            | ٣١        |  |  |
| 1.9    |            | ٣٢        |  |  |
| 111    |            | ٣٣        |  |  |
| 115    |            | 37,07     |  |  |
| 110    |            | ۲۷،۷۳     |  |  |
| 117    |            | ۸۳، ۲۳    |  |  |
| 171    |            | ٤١،٤٠     |  |  |
| ١٢٣    |            | 73, 73    |  |  |

| الصفحة       |  | رقم الآية |  |
|--------------|--|-----------|--|
| سورة إبراهيم |  |           |  |
| 170          |  | ۲،۱       |  |
| 177          |  | 7,5       |  |
| 141          |  | ٧٤٤٧      |  |
| 140          |  | 17,10     |  |
| 181          |  | ١٨        |  |
| 188          |  | 71,19     |  |
| 180          |  | 77,77     |  |
| 187          |  | 37,07     |  |
| 101          |  | 77        |  |
| 100          |  | **        |  |
| 100          |  | ۸۲،۰۳     |  |
| 107          |  | 17,57     |  |
| 171          |  | 47        |  |
| 170          |  | ۸۳،۰٤     |  |
| 177          |  | 13, 73    |  |
| ١٧١          |  | ٤٤        |  |
| ۱۷۳          |  | ٤٧،٤٥     |  |
| ١٧٧          |  | ٤٨        |  |
| ١٨١          |  | 01.89     |  |



| الصفحة     |  | رقم الآية |  |
|------------|--|-----------|--|
| سورة الحجر |  |           |  |
| ۱۸۳        |  | ۲،۱       |  |
| 119        |  | ۲، ۸      |  |
| 191        |  | ٩         |  |
| 194        |  | 10.1.     |  |
| 197        |  | 11,11     |  |
| 7.1        |  | 7.19      |  |
| 7.0        |  | 17,77     |  |
| 7.9        |  | 37,07     |  |
| 717        |  | 79,77     |  |
| <b>717</b> |  | ٠٣، ١٤    |  |
| 719        |  | 23,33     |  |
| 177        |  | ٤٨،٤٥     |  |
| 777        |  | 04.89     |  |
| 770        |  | 77.08     |  |
| ***        |  | ۷۱٬٦۷     |  |
| 779        |  | 77,77     |  |
| 777        |  | ۸۹،۷۸     |  |
| 740        |  | ۸٦،۸۰     |  |
| 747        |  | ۸۹،۸۷     |  |
| 737        |  | 97.9.     |  |
| P 3 7      |  | 9 8       |  |
| 701        |  | 99.90     |  |

| الصفحة      |            | رقم الآية |
|-------------|------------|-----------|
|             | سورة النحل |           |
| 707         |            | ۲،۲       |
| 177         |            | ٤         |
| 777         |            | ٧,٥       |
| 770         |            | ٨         |
| 777         |            | 11.9      |
| <b>YV</b> 1 |            | 71,51     |
| 440         |            | ۷۱،۱۷     |
| ***         |            | 77,77     |
| 777         |            | ۸۲، ۲۳    |
| YAY         |            | 77,37     |
| PAY         |            | 67,70     |
| 490         |            | 23,33     |
| 797         |            | ٤٧،٤٥     |
| 799         |            | ٥٠،٤٨     |
| 4.0         |            | 07.01     |
| ٣.٧         |            | 00.04     |
| ٣٠٩         |            | 09,07     |

| ۲۱۱         | <br>٠٢، ٢٢  |
|-------------|-------------|
| ۳۱٥         | <br>77,78   |
| 419         | <br>٦٧      |
| 441         | <br>19,71   |
| 440         | <br>۷۱،۷۰   |
| 411         | <br>٧٧، ٤٧  |
| ٣٣٣         | <br>٥٧،٢٧   |
| 440         | <br>٧٧      |
| ٣٣٧         | <br>٧٨      |
| 444         | <br>۹۷، ۳۸  |
| 720         | <br>۸۷،۸٤   |
| 757         | <br>۸۹،۸۸   |
| 454         | <br>98.9.   |
| <b>70</b> V | <br>97,98   |
| 409         | <br>97      |
| ۱۲۳         | <br>۸۶،۲۰۱  |
| ٣٦٥         | <br>1.0.1.  |
| ۳۷۱         | <br>111.11. |
| <b>4</b> V4 | 117         |

| ۳۸۱    |              | 114       |
|--------|--------------|-----------|
| ۳۸۳    |              | 119,118   |
| ۳۸٥    |              | 177.17.   |
| ۳۸۷    |              | 771,371   |
| ٩٨٣    |              | 170       |
| 441    |              | 171, 171  |
|        |              |           |
| الصفحة |              | رقم الآية |
|        | سورة الإسراء |           |
| 441    |              | 1         |
| ٤٠١    |              | ۲، ۳      |
| ٤٠٣    |              | 3,5       |
| ٤٠٩    |              | ۸،۷       |
| ٤١٣    |              | ۱۱،۹      |
| ٤١٥    |              | 11,31     |
| 173    |              | 10        |
| 277    |              | 17,17     |
| 240    |              | 19.11     |
| £ 7 V  |              | Y0,Y•     |



| 247          | <br>77, 77 |
|--------------|------------|
| 133          | <br>۲۱،۲۹  |
| <b>£ £</b> 0 | <br>۲۳،۳۲  |
| ११९          | <br>47.48  |
| 804          | <br>۲۹،۳۷  |
| 800          | <br>٤١،٤٠  |
| ٤٥٧          | <br>13,33  |
| 173          | <br>03,80  |
| ٤٧١          | <br>٥٣     |
| ۲۷٤          | <br>٥٤     |
| ٤٧٥          | <br>٥٧,٥٥  |
| ٤٧٧          | <br>٥٩،٥٨  |
| ٤٧٩          | <br>٦.     |
| ٤٨٥          | <br>15,05  |
| ٤٩١          | <br>۲۲،۱۷  |
| १९९          | <br>۷۷،۷۷  |
| ٥٠٣          | <br>۷۷،۷۳  |
| ٥١١          | <br>۸۱،۷۸  |

| ٥٢٣   | <br>۲۸، ۶۸        |
|-------|-------------------|
| 0 7 0 | <br>٨٥            |
| 0 7 9 | <br>۲۸، ۸۸        |
| ١٣٥   | <br>۹۳،۸۹         |
| ٥٣٧   | <br>1 9 8         |
| 0 8 4 | <br>1 • 8 . 1 • 1 |
| ०१९   | <br>1.9.1.0       |
| ۳٥٥   | <br>111,111       |